493

494 Geschlechterverhiltnisse

Geschlechterverhiltnisse

A:al-calaqat bainaal-ginsain.— E: gender relations.
F: rapports des sexes. — R: polovye / géndernye otno3enija.
S: relaciones de los sexos. — C: xingbie gingkuang T 1

>G« ist als Wort in vielen Bereichen geldufig, doch
kaum je begrifflich scharf gefasst. Zugleich mit der
Diskussion unterschiedlicher Auffassungen ist daher
die begriffliche Klirung von >G«< voranzubringen.
Der Begriff soll tauglich sein, die Einspannung der
Geschlechter in die gesellschaftlichen Gesamtverhalt-
nisse kritisch zu untersuchen. Er setzt voraus, was
Resultat der zu untersuchenden Verhiltnisse ist: die
Existenz von >Geschlechtern< im Sinne der je histo-
risch vorfindlichen Manner und Frauen. Die Komple-
mentaritit bei der Fortpflanzung ist die natiirliche
Basis, auf der im historischen Prozess sozial geformt
wird, was als >natiirlich« zu gelten hat. In dieser Weise
kommen die Geschlechter als Ungleiche aus dem
Gesellschaftsprozess, wird ihre Nicht-Gleichheit zur
Grundlage weiterer Uberformungen und werden G
fundamentale Regelungsverhiltnisse in allen Gesell-
schaftsformationen. Kein Bereich kann sinnvoll unter-
sucht werden, ohne die Weise, wie G formen und
geformt werden, mit zu erforschen. Sieht man — wie
traditionell iiblich — davon ab, setzt sich in der Regel
die spontane Abbildung aller Verhaltnisse als mann-
liche durch. Dagegen zu opponieren und die Erfor-
schung der >vergessenen Frauen« in die Wissenschaften
hineinzuzwingen, ist Verdienst des Feminismus des

HKWM 5, 2001

letzten Drittels des 20. Jh. Freilich wird dabei haufig
im Ansatz der Blick verstellt durch die Phinomeno-
logie der Mianner und Frauen, wie sie als Effekt von
G in Bezichung zueinander auftreten, was die Ana-
lyse auf Zwischenmenschliches zieht, als sei dies aus
sich selbst heraus begriindbar. Im Deutschen ist dies
v.a. deutlich, wenn G in den Singular riickt: das Ge-
schlechterverhiltnis, wie dies in fast allen Arbeiten
geschieht. (Von den 145 einschligigen Titeln, die einer
Internet-Recherche zufolge in den Jahren 1994-2000
in deutscher Sprache erschienen sind, benutzen nur
vier den Begriff im Plural. Im Angelsichsischen ist
ausschlieflich der Pluralbegriff gebrauchlich, dafiir
wird »gender« nur im Singular verwendet.) Die Ein-
zahl mag angemessen sein, wenn es um den Proporz
von Minnern und Frauen in ausgewahlten Bereichen
geht. Wer sie im weiteren Sinn gebraucht, tut sich in
der Folge schwer, eine unterstellte Festigkeit dessen,
was Geschlechter sind, zu unterlaufen. Um den Begriff
so zu fassen, dass er dem Beweglich-Verinderlichen
seines Gegenstands Rechnung tragen kann, ist der
Plural angemessen. Im umfassendsten Sinn sind G
wie Produktionsverhiltnisse vielschichtige Praxisver-
haltnisse. Thre Analyse nimmt sowohl die Formierung
der Akteure als auch die Reproduktion des gesell-
schaftlichen Ganzen in den Blick.

1. Die Franzosische Revolution bildet die Biihne,
auf der Olympe Marie DE GOUGES, 1748 geboren und
1793 wegen ihrer Aufrufe und der Organisation von
Frauenclubs hingerichtet, mit einem Manifest »fiir
die Rechte der Frau und Biirgerin« (1791) aufgetreten
ist. Ohne tber einen Ausdruck wie >G« zu verfiigen,
denkt sie der Sache nach die gesamtgesellschaftliche
Reproduktion durch sie bestimmt. Offentliches Elend
und Korruptheit der Regierungen erklart sie fir ein
Produkt der »Rechtlosigkeit der Frauen« (36). »Eine
Revolution bereitet sich vor, die den Geist und die
Seele des einen und des anderen Geschlechts anhebt,
und alle beide werden in Zukunft am Gemeinwohl
mitwirken.« (35) Ohne soziale und politische Gleich-
heit der Geschlechter wird die Revolution zur Farce.
Die Durchsetzung herrschaftsformiger G geschieht
durch das Recht; so wird dieses auch Mittel der
Durchsetzung emanzipatorischer G sein. Die »wider-
natiirliche« Herrschaft der Midnner tiber die Frauen
leitet sie psychologisch ab: Der Mann »extravagant,
blind, [...] aufgeblasen und degeneriert, will [...] despo-
tisch iiber ein Geschlecht befehlen, das alle intellektu-
ellen Fihigkeiten besitzt« (35). Die wie Sklaven gehal-
tenen Frauen werden folglich aber als Sklaven tiber
Minner zu herrschen beginnen. (Friedrich NIETZSCHE
wird diesen Faden vom entgegengesetzten Standpunkt
aufnehmen, wenn er den Sklavenaufstand der Frauen

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 495

496

an die Wand malt.) Jene doppelte Verkehrung kenn-
zeichnet DE GOUGES als Inbegriff der allgemeinen Zer-
rittung. Das weibliche Geschlecht, dessen Bildung
vernachlissigt wurde, entwickelte, da rechtlos, hin-
terlistige Formen von Herrschaft. Frauen werden so
mehr schadlich als gut; als >politisches< Mittel setzen
sie ihren Charme zur korrupten Macht tiber Manner
ein; ihre Waffe ist das Gift. Bei aller bisherigen Poli-
tik handelt es sich de facto um Frauenherrschaft im
Kabinett, in der Botschaft, in der Heeresfithrung,
in den Ministerien, in der Prisidentschaft, bei den
Bischoéfen und Kardinilen, und »alles, was die Dumm-
heit der Minner ausmacht, [...] war der Habgier und
der Ambition des weiblichen Geschlechts unterwor-
fen« (41). De Gouges verfolgt mithin keinen Opfer-
diskurs; sie denkt friith das Ineinander von Herrschaft
und Unterdriickung bei Annahme einer grundsitz-
lichen Gleichbefihigung der Geschlechter. Hellsich-
tiger als spatere Feminismen diagnostiziert sie, dass
der Gedanke der sozialen Konstruktion der Ge-
schlechter den Zustand der Gesellschaft einbeziehen
muss. Die Form der G entscheidet tiber Sittlichkeit,
Gerechtigkeit und Freiheit. In verkehrten Verhaltnis-
sen entwickeln sich Unmenschen. Dass die Frauen
ihre Schonheit als Hebel des Macht- und Gelderwerbs
nutzen, ist die Folge ihres Ausschlusses von der re-
guldren Teilhabe: »Doch miissen wir nicht zugeben,
dass in einer Gesellschaft, wo der Mann die Frau
gleich einem Sklaven von der afrikanischen Kiiste
kauft, ihr jeder andere Weg, Wohlstand zu erwerben,
verwehrt ist?« Ahnlich wird spiter BRECHT urteilen
(Me-ti, GW 12, 474).

DE Gougts verkniipft Frauenunterdriickung mit
ihrer Funktion bei der Reproduktion der Gattung
und beides mit Erbrecht und fehlendem Recht der
Frauen auf freie Meinungsiduflerung. Auf dem Boden
ihrer Unfreiheit (sie dirfen den Vater des Kindes
nicht nennen) werden viele Frauen und mit ihnen
die Kinder in die Armut abgeschoben, ideologisch
abgestiitzt durch bigotte Vorurteile gegen das 6ffent-
liche Bekenntnis zur Vaterschaft. »Der reiche kinder-
lose Epikureer findet nichts dabei, wenn er zu seinem
armen Nachbarn geht und dessen Familie vermehrt.«
(44) Die in Wahrheit stattfindende Vermischung
wird vertuscht zur Aufrechterhaltung der Klassen-
schranken. Aber auch die Ehe erklart de Gouges fur
»das Grab des Vertrauens und der Liebe« (43). Sie
fordert den Einzug von Frauen in die Nationalver-
sammlung (36), den Zugang zu allen offentlichen
Amtern fiir alle nach ihren Fihigkeiten sowie gleiche
Rechte in der Erwerbsarbeit. Uber die Staatsausgaben
ist 6ffentlich Rechenschaft abzulegen, die Verwen-
dung der Haushaltsmittel von den Frauen nach ihren
Bedurfnissen einzuklagen. Ein »Gesellschaftsvertrag«

HKWM 5, 2001

zwischen den Geschlechtern soll die freie Entschei-
dung der Individuen auf Grundlage von Zuneigung
sichern, bei Vermogensgemeinschaft und Anerken-
nung auch unehelicher Kinder. Die Gegner dieser
Politik sind »die Heuchler, die Priiden, der Klerus
und die ganze teuflische Gefolgschaft« (44).

Zur Schirfung eines Begriffs von G gewinnt man
aus DE GouGes: Der Egalitarismus in Bezug auf die
Geschlechter ist heuristisch fruchtbar; Verhiltnisse
der Unterordnung des einen Geschlechts fithren zu
Unmenschlichkeit und Zerriittung von Gesellschaft;
es ist wichtig, die Akteure in G in ihren jeweiligen
Macht- und Unterwerfungsstrukturen (Sklavenmoral)
und deren Folgen zu denken; das Recht als Form, in
der sich herrschende Verhiltnisse reproduzieren, ist
in das Dispositiv der G einzuzeichnen. Der Zuwei-
sung der Reproduktion der Gattung als Privatsache
an Frauen anstelle einer gesellschaftlichen Losung
kommt ein fundamentaler Stellenwert zu.

2. Mit dem Evolutionismus des 19. Jh. entstehen
ethnologische Studien tiber G in der Menschheits-
entwicklung. Sie beziehen sich zunichst auf Mutter-
recht und Vaterrecht. Die bekanntesten Vertreter sind
Johann Jakob BacHOFEN und Lewis Henry MORGAN.
Als Vorlaufer gilt der Jesuit Joseph-Francois LAFITEAU
(1724), der die Vorstellung von Frauenherrschaft in
der Antike und bei indianischen Gruppen in Nord-
amerika mit spezifischen gesellschaftlichen Regu-
lationsformen wie autonomer Selbstregierung der
Dorfer und einer Art Ritesystem verbindet. Er zeigt
Zusammenhinge zwischen matrilinearen Erb- und
Abstammungssystemen, politischen Rechten von
Frauen und einem differenzierten Titigkeitsspektrum,
das die Mutter-Zentrierung unterlauft.

ENGELS las fir seine Schrift Ursprung neben den
MaRxschen Exzerpten zu MORGAN v.a. BACHOFEN, der
am einflussreichsten fiir die Rezeption im Marxismus
wurde. Auf ihn bezogen sich u.a. Paul LAFARGUE,
August BEBEL, Franz MEHRING, Max HORKHEIMER,
Walter BENjaMIN, Ernst BrocH, und er bestimmt
auch die Diskussion im spiteren Feminismus.

BACHOFEN legt (zuerst 1861) Materialstudien auf der
Basis einer Relektiire vornehmlich antiker Mytho-
logie vor. Zentral ist die Vorstellung, dass das
miitterliche Prinzip sich in Liebe, Frieden, Freiheit,
Gleichheit, Humanitit, Allgemeinheit duflert und
daher die auf Mutterrecht basierende Frauenherrschaft
den »gesitteten« Teil der Menschheitsgeschichte dar-
stellt. Die Entwicklung zeichnet er als gewaltsam-
umstiirzlerischen dialektischen Prozess. Die mono-
game Ehe stellt er als Frauensieg nach langdauerndem
Kampf gegen den sie erniedrigenden Hetirismus
dar, ein Sieg, der schwierig zu erringen war, weil die

© InkriT — www.inkrit.de



497

498 Geschlechterverhiltnisse

Ehe als ausschlieflliche Verbindung géttliches Gebot
verletzte, Hetdrismus also auch als begleitende Siithne
auftrat. Entsprechend liest er die griechische Mytho-
logie als eine Geschichte des Kampfes zwischen den
eherechtlichen (Demeter) und ehebrecherischen (He-
tiren) Kriften. Der strenge Weg von den Miittern
zur Frauenherrschaft konfligiert nach Bachofen mit
den sinnlichen und erotischen Dimensionen des
»weiblichen Lebens; letztere untergraben das »deme-
trische Matronentum notwendig mehr und mehr [und
fuhren] zuletzt das Dasein wieder zu einem aphro-
ditischen Hetirismus zuriick, der in der vollen Spon-
taneitit des Naturlebens sein Vorbild erkennt« (39).
Der »Fortschritt von der miitterlichen zu der viter-
lichen Auffassung [bildet] den wichtigsten Wende-
punkt in der Geschichte des G.s« (47); »in der Her-
vorhebung der Paternitit liegt die Losmachung des
Geistes von den Erscheinungen der Natur, [...] eine
Erhebung des menschlichen Daseins iiber die Gesetze
des stofflichen Lebens« (48). — Bachofens Kriterien
wurden fiir die weitere Debatte um Matriarchate be-
stimmend: Matrilinearitit, Gruppensexualitit mit
der Unmoglichkeit, den Vater zu bestimmen; soziale
und politische Gemeinschaftlichkeit, erginzt durch
Giitergemeinschaft, und darunter das widerspriich-
liche Geschlechtsstereotyp der einerseits moralisch
tiberlegenen, andererseits naturhaften Weib-Mutter.
Letzteres dient im Weiteren dazu, das Mutterrecht
als Reich des Ursprungs zu verkliren.

BACHOFEN benutzt den Begriff >G< abwechselnd
im Singular oder Plural. Die Geschlechter denkt er
in ihren bestimmten Eigenschaften fixiert und be-
schrinkt seine Deutungen vornehmlich auf rechtliche
und religidse Formen. Ausgehend von einer festen
Zuschreibung dessen, was naturhaft weiblich und
mannlich ist, >findet< er in der antiken Mythologie
eben die gang und giben Denkformen: die Entgegen-
setzung von Vernunft und Gefiihl, Natur und Sinn-
lichkeit, Geist und Kultur. Hier lisst sich beobachten,
wie Frauenverehrung und schwirmerische Zuschrei-
bung an weibliche Natur als Kehrseite von Frauen-
unterdrickung fungieren kann, indem sie diese kom-
pensatorisch verklirt. — Ernst BLocH diagnostiziert,
BacHOFENs Herz sei beim Matriarchat, sein Kopf
beim Patriarchat (1961, 119), sodass er am Ende den
verhassten Kommunismus als Riickkehr zu den
Miittern voraussagt. — Da Bachofen aus den ver-
himmelten Formen (Mythen, Religion) die wirk-
lichen Lebensverhaltnisse ableitet statt umgekehrt,
bleibt die eigentliche Arbeit, Herrschaft und Unter-
werfung in den G und deren Austragungsformen in
Utopien zu entziffern, noch zu leisten.

MORGAN (1877) verbindet eine Relektiire antiker,
v.a. griechischer und romischer Quellen sowie des

HKWM 5, 2001

Alten Testaments mit ethnologischen Berichten tiber
Stimme in Asien, Afrika sowie Nord- und Siid-
amerika (wesentlicher Bezug sind die Irokesen). Er
zeichnet zwei Geschichtslinien: den technisch-zivi-
lisatorischen Fortschritt (Erfindungen und Entde-
ckungen) und die Entwicklung der Institutionen von
der Gruppenehe zur monogamen Familie und zum
Staat. Die Beschreibung der Erfindungen schliefit
Viehzucht, Ackerbau, Topferei, das Gesamt des
menschlichen Lebens ein, da von den Fortschritten
im Lebensunterhalt die Frage der Ausbreitung der
Menschen tiber die ganze Erde abhing (Ausweitung
der Unterhaltsquellen). Morgan spricht nicht vom
Matriarchat, sondern von Matrilinearitit; seine Haupt-
kriterien sind wirtschaftliche: gemeinsamer Boden-
besitz, gemeinsame Arbeit, kommunistischer Haus-
halt. Nach seiner Auffassung gab es eine Urgemein-
schaft, die aus Gleichen bestand. Die Herausbildung
privaten Eigentums fithrte zur Zersetzung der kol-
lektiven Strukturen. Ein Schwerpunkt seiner For-
schungen ist das Auseinander von Familienformen
und Verwandtschaftslinien; letztere begreift er als
passiv, Familie als aktiv, Verwandtschaftsstrukturen
als Fossile fritherer Organisationsformen. Matrilineare
Formen interessieren Morgan, weil sie der Entste-
hung von Eigentum und seiner Anhiufung vorher-
gehen. — Von Morgan ist fiir eine Theorie von G zu
gewinnen, die Entwicklung der Produktivkrifte, der
Beschaffung des Lebensunterhalts und der Formen,
in denen Fortpflanzung und Aufzucht geregelt sind,
als miteinander verschrinkt zu denken.

3. In seinem ersten Entwurf einer KrpO, den Ms 44,
spricht MARX von den »beiden Geschlechtern in
ihren sozialen Verhaltnissen« (MEW 40, 479). Diese
Formulierung ist fur eine Theorie der G tragfahig.
Der frithe ENGELs auflert sich zum Verhaltnis der
Geschlechter, meint aber wesentlich die Beziehung
von Minnern und Frauen zueinander. Beide, MaRX
und ENGELS, orientieren seit ihren Friihschriften auf
herrschaftsfreie Mann-Frau-Beziehungen, die sie im
Fundament ihres gesellschaftlichen Emanzipations-
projekts verankern. Im Kontext des — FOURIER auf-
nehmenden — berithmten Satzes, der »Grad der weib-
lichen Emanzipation« sei »das natiirliche Mafl der
allgemeinen Emanzipation« (HF, MEW 2, 208), wird
das Prinzip aufgestellt, an der Entwicklung der Ge-
schlechterbeziehung die Entwicklung der Menschen
abzulesen, »weil hier im Verhiltnis des Weibes zum
Mann, des Schwachen zum Starken, der Sieg der
menschlichen Natur tber die Brutalitit am eviden-
testen erscheint« (ebd.). Laut Ms 44 entscheidet sich
am »Verhiltnis des Mannes zum Weibe«, »inwieweit
das Bediirfnis des Menschen zum menschlichen

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 499

500

Bediirfnis [...] geworden ist, inwieweit er in seinem
individuellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist«
(MEW 40, 535; Herv. getilgt).

Das Szenario der DI riickt die Problematik der
Geschlechter ins Zentrum. Unter den »Momenten,
»die vom Anbeginn der Geschichte an [...] zugleich
existiert haben«, fungiert, dass »die Menschen, die
ihr eignes Leben taglich neu machen, anfangen, andre
Menschen zu machen, sich fortzupflanzen [...]. Diese
Familie, die im Anfange das einzige soziale Verhilt-
nis ist, wird spaterhin, wo die vermehrten Bedurf-
nisse neue gesellschaftliche Verhiltnisse, und die
vermehrte Menschenzahl neue Bediirfnisse erzeugen,
zu einem untergeordneten« (DI, MEW 3, 29). Und
von Anfang an gilt: »Die Produktion des Lebens,
sowohl des eignen in der Arbeit wie des fremden in
der Zeugung, erscheint nun schon sogleich als ein
doppeltes Verhiltnis — einerseits als natiirliches,
andrerseits als gesellschaftliches Verhiltnis —, gesell-
schaftlich in dem Sinne, als hierunter das Zusam-
menwirken mehrerer Individuen [...] verstanden
wird. Hieraus geht hervor, dafl eine bestimmte Pro-
duktionsweise oder industrielle Stufe stets mit einer
bestimmten Weise des Zusammenwirkens oder ge-
sellschaftlichen Stufe vereinigt ist, [...] also die
>Geschichte der Menschheit< stets im Zusammen-
hange mit der Geschichte der Industrie und des Aus-
tausches studiert und bearbeitet werden muss.« (29f)
Unrealisiert bleibt dabei nur, dass dazu auch die
komplementire Regel gelten muss, nimlich die poli-
tisch-6konomische Geschichte nie in Abstraktion
von der Geschichte jenes natiirlich-gesellschaftlichen
Verhiltnisses zu studieren. Der Hinweis, dass » Fami-
lie« zu einem »untergeordneten Verhiltnis« wird,
verlangt zudem, den Prozess dieser Unterordnung
eigens zu untersuchen. Die DI gibt eine Reihe von
Hinweisen, wie die Entwicklung in diesem Bereich
vorangeht. Als fundamental gilt die »ungleiche, so-
wohl quantitative wie qualitative Verteilung der Arbeit
und ihrer Produkte [...], also das Eigentum, das in
der Familie, wo die Frau und die Kinder die Sklaven
des Mannes sind, schon seinen Keim, seine erste
Form hat« (32). Die »latente Sklaverei in der Familie«
wird begriffen als »das erste Eigentum«, wobei die
Autoren hervorheben, dass dieses »hier schon voll-
kommen der Definition der modernen Okonomen
entspricht, nach der es die Verfigung iber fremde
Arbeitskraft ist« (ebd.). Die Teilung der Arbeit ent-
wickelt sich mitsamt den Bedirfnissen weiter auf
der Grundlage von Uberschiissen und bringt diese
wiederum erweitert hervor, wie auch die selbstindige
Produktion der Lebensmittel ein Ergebnis der »Ver-
mehrung der Bevolkerung« ist und diese befordert
(21). Arbeitsteilung birgt weiter die Moglichkeit,

HKWM 5, 2001

dass »der Genuss und die Arbeit, Produktion und
Konsumtion, verschiedenen Individuen zufallen« (32);
sie ist damit zugleich Voraussetzung von Herrschaft
und von Entwicklung. Zwei einander tiberlagernde
Herrschaftsarten bestimmen den Fortgang der Ge-
schichte: die Verfiigung einiger iiber die Arbeitskraft
vieler in der Lebensmittelproduktion und die Verfi-
gung der (meisten) Minner {iber weibliche Arbeits-
kraft, Gebarfahigkeit und den sexuellen Korper der
Frauen in der >Familie<. Das widerspriichliche Inein-
ander bewirkt, dass die Entwicklung des Gemein-
wesens zugleich mit der Zerstérung seiner Grund-
lagen voranschreitet, gestiitzt und getragen durch G,
in denen aus Herrschaftsgriinden das sozial Uber-
formte als Natur behauptet und mit der Natur die
sinnlich-korperliche Substanz unterworfen wird.

In ihren Arbeiten zur KrpO stoflen Marx und
ENGELs immer wieder auf Blockierungen, die Aus-
tragungsformen der G sind. Beide notieren sorgfiltig
die Zusammensetzung des neuen Fabrikpersonals
nach Geschlechtern. MARX exzerpiert: »In den eng-
lischen Spinnereien sind nur 158818 Mainner und
196 818 Weiber beschaftigt. [...] In den englischen
Flachsfabriken von Leeds zahlte man auf 100 minn-
liche Arbeiter 147 weibliche; in Druden und an der
Ostkiiste Schottlands sogar 280. [...] Auch in den
nordamerikanischen Baumwollfabriken waren im
Jahre 1833 nebst 18593 Mannern nicht weniger als
38927 Weiber beschiftigt.« (MEW 40, 479) ENGELS
kommt nach Auswertung einer Vielzahl von Statis-
tiken zu dem Ergebnis, 1839 seien in den englischen
Fabrikindustrien mindestens zwei Drittel der Arbei-
tenden Frauen gewesen. Er nennt dies eine »Ver-
dringung minnlicher Arbeiter«, eine »Umkehrung
der sozialen Ordnungx, die zu Auflosung der Familie
und Verwahrlosung der Kinder fiihre. Dabei reflek-
tiert er zunichst die geschlechtliche Arbeitsteilung
nicht weiter, die ihn dazu fiihrte, die Arbeiterschaft
als genuin minnlich zu denken (Lage, MEW 2, 3671,
465). Wenig spiter entdeckt er, dass bei gesellschaft-
licher Teilung von auflerhiuslicher und hiuslicher
Arbeit unabhingig vom jeweiligen Geschlecht der
Akteur der zweiten von dem der ersten beherrscht
wird. Das fasst eine Grundlage herrschaftlicher G.
Doch Engels gibt die Emporung tber die Lage der
Fabrikarbeiterinnen wesentlich mit Kategorien der
Moral (Sittenverderb) wieder. Dies erschwert es, den
Zusammenhang als Effekt kapitalistisch ausgebeu-
teter spezifischer G zu sehen. Er erkennt, »dass die
Geschlechter von Anfang an falsch gegeneinander-
gestellt worden sind. Ist die Herrschaft der Frau
iber den Mann, wie sie durch das Fabriksystem not-
wendig hervorgerufen wird, unmenschlich, so muss
auch die urspriingliche Herrschaft des Mannes iber

© InkriT — www.inkrit.de



501

502 Geschlechterverhiltnisse

die Frau unmenschlich sein« (MEW 2, 371). Das
Problem verortet er in der Giitergemeinschaft mit
ungleichen Beitrigen. Er schlussfolgert, dass das
Privateigentum die Beziehungen der Geschlechter
zersetzt. Umgekehrt denkt er die proletarische Fami-
lie, weil eigentumslos, als herrschaftsfrei. »Wirkliche
Regel im Verhiltnis zur Frau wird die Geschlechts-
liebe und kann es nur werden unter den unterdriick-
ten Klassen, also heutzutage im Proletariat [...]. Hier
fehlt alles Eigentum, zu dessen Bewahrung und Ver-
erbung ja gerade die Monogamie und die Minner-
herrschaft geschaffen wurden« (MEW 21, 73). Der
Gedanke wirkte als ethisches Ideal in der Arbeiter-
bewegung. Als Aussage tber ein tatsichliches Hier
und Jetzt war er allezeit kontrafaktisch. Er verfehlt
theoretisch die Funktion der Arbeitsteilung zwi-
schen Haus und Fabrik und damit die Rolle der G
fir die Reproduktion der kapitalistischen Gesell-
schaft. Im Weiteren gilt Engels’ Interesse v.a. dem
Mann/Frau-Verhiltnis, nicht der Untersuchung, wie
G alle Praxen von Menschen durchqueren. Von der
kommunistischen Gesellschaft erwartet er, sie werde
»das Verhiltnis der beiden Geschlechter zu einem
reinen Privatverhiltnis machen, [...] worin sich die
Gesellschaft nicht zu mischen hat. Sie kann dies, da sie
das Privateigentum beseitigt und die Kinder gemein-
schaftlich erzieht und dadurch die beiden Grundlagen
der bisherigen Ehe, die Abhingigkeit des Weibes vom
Mann und der Kinder von den Eltern vermittelst des
Privateigentums, vernichtet.« (MEW 4, 377)

In K I notiert MARX, Erhaltung und Reproduktion
der Arbeiterklasse als Bedingung fiir die Reproduk-
tion des Kapitals blieben »dem Selbsterhaltungs-
und Fortpflanzungstrieb der Arbeiter iiberlassen«
(MEW 23, 598). Dies trifft zu, von Formen der >Ar-
menpflege< und >Sozialfiirsorge< abgesehen, kann je-
doch die Theorie dazu verfiihren, den Vorgang als
Privatsache aus dem Brennpunkt des Interesses zu
rlicken und womaglich als blofle Gabe der Natur zu
betrachten. Ein Effekt der Verfiigung der Minner
iiber die Frauen in der Familie besteht darin, dass die
Arbeit der Frauen weniger gilt als die der Manner.
Dieser Umstand macht Frauenarbeit als Billigarbeit
fiir die kapitalistische Ausbeutung besonders geeignet.

Marx wertet die amtlichen Berichte aus, in denen
zunichst grammatisch geschlechtsneutral Arbeiter
vorkommen; sobald es Frauen und Kinder sind,
werden diese extra und als Besonderheit genannt. So
kommt eine selbstverstindliche Mannlichkeit in die
Diktion; zugleich registriert Marx, dass méannliche
Arbeiter durch Frauen und Kinder ersetzt werden.
Unter gleichbleibenden G hat diese Praxis die Zer-
storung der natiirlichen Grundlagen der Arbeiter-

klasse zur Folge. Weil die Annahme der Mannlichkeit

HKWM 5, 2001

des Proletariats sich eher unter der Hand in die Texte
mischt, wird nicht wirklich expliziert, dass die Form
der Lohnarbeit tatsichlich den mannlichen Lohn-
arbeiter bedingt, eben weil in G, in denen die Arbeit
der Lebensmittelproduktion, soweit sie warenfor-
mig geschieht, eine gesellschaftliche Angelegenheit
unter privater Herrschaft ist, die Reproduktion der
Arbeitenden (K I, MEW 23, 186), als den einzelnen
Familien privat iberantwortet, dagegen keine gesell-
schaftliche Angelegenheit scheint. Das Ineinander
von kapitalistischer Ausbeutung und Arbeitsteilung
in iberkommenen G zeigt, dass kapitalistische Pro-
duktion u.a. auf Frauenunterdriickung und -aus-
beutung basiert. — Mitten in der Konzentration auf
Kapitalismus blitzt bei Marx die Erkenntnis auf:
»Doch bleibt es dabei, dass zu ithrem Ersatz ihre Re-
produktion notig, und insofern ist die kapitalistische
Produktionsweise bedingt durch auflerhalb ihrer
Entwicklungsstufe liegende Produktionsweisen.«
(MEW 24, 114) (Der Gedanke wurde von Rosa
LUXEMBURG in Akkx aufgenommen.)

Bereits in den Ms 44 beobachtet MARX »eine 6ko-
nomisch selbstindigere Stellung« der Frauen, indem
ithnen »durch die Verinderungen im Organismus der
Arbeit [...] ein weiterer Kreis von Erwerbstitigkeit
zugefallen« ist, wodurch die »beiden Geschlechter in
ithren sozialen Verhiltnissen einander nihergeriickt«
sind (MEW 40, 479). In K[ interessiert dann die
»eigentiimliche Zusammensetzung des Arbeitskor-
pers aus Individuen beider Geschlechter« (MEW 23,
446f), schlieflich die Einsetzung der Frauen »in
gesellschaftlich organisierten Produktionsprozessen
jenseits der Sphire des Hauswesens« als »neue 6ko-
nomische Grundlage fiir eine hchere Form der Fami-
lie und des Verhiltnisses beider Geschlechter« (514).
Hier ist tatsachlich das Verhiltnis (Singular) als Ver-
halten zueinander gemeint, allerdings von den Ver-
hailtnissen in der Arbeit ausstrahlend in alle Bereiche.
Die Zusammenarbeit der Geschlechter auf engem
Raum und bei Nacht hilt Marx unter gegebenen
Produktionsverhiltnissen fiir eine »Pestquelle des
Verderbs und der Sklaverei« (ebd.; vgl. ENGELS, Lage,
MEW 2, 372, 465); als Horizont aber bleibt, dass sie,
sobald »der Produktionsprozess fiir den Arbeiter da
ist«, zur »Quelle humaner Entwicklung« (ebd.) wird. —
Die Perspektive hat sich in den staatssozialistischen
Lindern verengt auf die Berufstatigkeit von Frauen.
Da das Gesamt der zur Reproduktion notigen Ar-
beiten und ihre Stiitzung in Moral, Recht, Politik,
kurz: Ideologie, Sexualitit usw. nicht in die Analyse
eingeht, verfehlt diese Losung die Hartnickigkeit
und Verzweigtheit der G. — Jene Verkiirzung hat in
der Arbeiterbewegung dazu gefiihrt, ein Nachein-
ander fur die Befreiungskimpfe anzunehmen, wobei

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 503

504

iibersehen wurde, dass die G immer auch Produk-
tionsverhiltnisse sind und also, wie stark das Stiit-
zungsverhiltnis fiir die Reproduktion der jeweiligen
Form der Gesamtverhiltnisse ist. Man kann also
nicht zuerst die Produktionsverhiltnisse revolutio-
nieren und dann erst die G.

In den letzten drei Jahren seines Lebens (1880-82)
legte MARX ausgiebige ethnologische Exzerpte zu
MORGAN, John Budd PHEAR, Henry Sumner MAINE
und John LusBock an. Lawrence KRADER bezeich-
net sie als »empirische Ethnologie, die revolutionar
und zugleich evolutionistisch ist« (Einl., Ethnol, 12).
Thre Perspektive sieht er so: »Die aus Gleichen be-
stehende Urgemeinschaft ist die revolutionire Form
der Gesellschaft, welche nach der historischen Ver-
inderung, die die Menschheit erfahren hat, und nach-
dem die Ausbeutung in Form von Sklaverei, Leib-
eigenschaft und Kapitalismus tiberwunden ist, einen
neuen Inhalt haben wird.« (14f) Von der Ethnologie
verspricht er sich Beweise fir die Moglichkeit ko-
operativer Institutionen und kommunaler, gemein-
schaftlicher Arbeitsbeziehungen.

Das MorGAN-Exzerpt umfasst den grofiten Raum.
Die Schwerpunkte »Familie« und Verwandtschaft
machen es fiir die Frage der G ertragreich. Marx folgt
zumeist MORGANs Auffassungen, so dass die Ver-
wunderung, wann iiber G geschwiegen wird und
wann sie behandelt werden, beide Autoren betrifft.
Das Material legt die Auffassung nahe, dass die
menschliche Entwicklung durch die Entstehung des
Privateigentums von urspriinglich-kommunistischer
Gleichheit zu Herrschaft und Unterdriickung ge-
fithrt wurde, dass dieser Prozess mit Fortschritt ein-
herging und tiber die Stufen der Barbarei zur zivilen
Gesellschaft fihrte. Erfindungen und Entdeckun-
gen sicherten nicht nur das Uberleben, sie schufen
die Moglichkeit fiir Uberfluss und legten damit
die Grundlagen fiir die Entstehung von Reichtum,
den sich privat anzueignen historische Wirklichkeit
wurde.

MARX exzerpiert genau die von MORGAN vorge-
fuhrten Verwandtschaftslinien — von der Blutsver-
wandtschaftsfamilie tiber die Punalua- zur Paarungs-
familie, zur patriarchalen Familie (die er mit Morgan
fir eine Ausnahme hilt) und zur Monogamie. Bei
Morgan interessiert ithn der spiter von BLOCH aus-
gearbeitete Gedanke einer Ungleichzeitigkeit. »Das
System hat die Gebrauche tberlebt, worin es ent-
sprang, und erhilt sich noch unter ihnen, obgleich es
in der Hauptsache fiir die jetzt geltende Abstammung
unrichtig ist.« (Ethnol, 135) Welche Frauen und wel-
che Minner jeweils einander in Gruppenehe heira-
ten durften, wird deshalb relevant, weil sich in dieser
Weise die Stammeslinien der Gentes bestimmten.

HKWM 5, 2001

Uberall gab es Matrilinearitit, die Kinder blieben
bei der Mutter bzw. der miitterlichen Gens. Der Vater
gehorte einer anderen Gens an. In den Anfingen der
Menschheitsentwicklung richten sich die Erfindun-
gen auf die Beschaffung des Lebensunterhalts und
sind auf diese Weise leicht vorstellbar fiir beide Ge-
schlechter. »Gemeinsame Lindereien und gemein-
schaftlicher Feldbau mussten zu gemeinschaftlichen
Wohnhiusern und einem kommunistischen Haus-
halt fihren [...]. Frauen bekamen in groflen, mit ge-
meinsamen Vorriten versorgten Haushaltungen, in
denen ihre eigene Gens ein zahlenmifliges Uberge-
wicht hatte, einen michtigen Halt« (344). Die Lage
der Frauen verschlechterte sich »mit dem Erstehen
der monogamen Familie, die das gemeinschaftliche
Wohnhaus abschaffte, die Frau und Mutter inmitten
einer rein gentilen Gesellschaft in ein Einzelhaus
stellte und sie von ihrer gentilen Verwandtschaft
trennte« (ebd.). Man gewinnt den Eindruck, dass
stindige Kriegszlige zur Erfindung von besseren
Waffen fihrten und zur Herausbildung von Heer-
fuhrern; als wichtige Erfindungen werden genannt
Pfeil und Bogen, das eiserne Schwert (Barbarei),
Feuerwaffen (Zivilisation). Sofern von Hiuptlingen,
Riten und politischen Versammlungen die Rede ist -
als Auswahlkriterium wird notiert: personliche
Tichtigkeit, Weisheit, Beredsamkeit (199) —, kommen
Frauen ritselhafterweise nurmehr an einer Stelle
vor: Die irokesischen »Frauen durften thre Winsche
und Meinungen durch einen Sprecher eigener Wahl
ausdriicken. Die Entscheidung traf der Rat.« (227)
Wihrend sich die Exzerpte nach den Heiratsarten auf
die Entwicklung von Getreideanbau, Domestizie-
rung von Tieren, Kriegsziige und die Herausbildung
von Eigentum, spater von politischer Gesellschaft
konzentrieren, gewinnt man keinen Eindruck von
der Titigkeit von Frauen. Man findet vereinzelt
etwa folgende Notiz zu MorGans Darstellung der
Moqui-Pueblo-Indianer (ohne Kommentar): »Im
Allgemeinen stehen die Speicher unter Kontrolle der
Frauen, und sie sorgen mehr als ihre spanischen
Nachbarn fiir die Zukunft vor. Gewohnlich versuchen
sie, Vorrite fiir ein Jahr bereitzuhalten.« (Morgan,
536; Ethnol, 179) Man kann eher implizit entneh-
men, dass die Zustindigkeit fiir Kinder — wie ver-
mutlich auch die Geburten; immerhin vermehrten
sich die Menschen schnell, aber selbst diese Notiz
erhilt nur einen Verweis auf vermehrte Konsum-
tionsmittel (172) — die Frauen von Kriegsziigen ab-
hielt, diese aber durch Eroberung zur Anhiufung
von Reichtum fiihrten. »Dem folgte im Laufe der
Zeit die systematische Bebauung der Erde, was dazu
fiihrte, dass sich die Familie mit dem Boden identifi-
zierte und zu einer Organisation zur Erzeugung von

© InkriT — www.inkrit.de



505

506 Geschlechterverhiltnisse

Eigentum wurde« (184). Dies erhellt die Selbstver-
standlichkeit mannlichen Eigentums, der viterlichen
Erbfolgelinie und der entsprechenden Monogamie.
Schliefflich wird das Familienoberhaupt (minnlich)
»das natiirliche Zentrum der Akkumulation« (ebd.).

Die Konzentrierung auf die Geschichte der Manner
geschieht eher implizit, oft verrit sie sich in sponta-
ner Wortwahl. MARX notiert: »Auf der Unterstufe
beginnen die hoheren Eigenschaften der Menschheit
sich zu entwickeln: personliche Wiirde, religioses
Empfinden, Offenheit, Mannlichkeit und Tapferkeit
werden jetzt allgemeine Charakterziige, aber auch
Grausamkeit, Hinterlist und Fanatismus.« (Ethnol,
176) Den Androzentrismus scheint er nicht zu be-
merken. — Solange es kein privates Eigentum gab,
war die Abstammungslinie iber die Miitter offenbar
ebensowenig problematisch wie thre Autoritit. Marx
schreibt wiederum ohne weitere Erklirung: »Sobald
Eigentum in grofleren Massen sich ansammelte [...]
und ein immer grofler werdender Teil in Privatbesitz
war, wurde die Abstammungsfolge in weiblicher Linie
(wegen der Erbschaft) reif zur Abschaffung.« (342)
Die Herkunft wurde nun nach dem Vater (patrilinear)
bestimmt. Dies wurde u.a. dadurch moglich, dass die
allmahlich sich herausbildenden >politischen< Macht-
positionen (Hauptlinge, Rat, Richter) ebenfalls minn-
lich besetzt waren.

Zur Morganlektiire FOURIERS notiert MARX eine
Erweiterung fritherer Bestimmungen der Familie
und ihres Verhiltnisses zur weiteren Gesellschaft:
»FOURIER charakterisiert die Epoche der Zivilisation
durch Monogamie und Grund-Privateigentum. Die
moderne Familie enthilt im Keim nicht nur servitus
(Sklaverei), sondern auch Leibeigenschaft, da sie von
vornherein Beziehung hat auf Dienste fiir Ackerbau.
Sie enthalt in Miniatur alle die Antagonismen in
sich, die sich spiter breit entwickeln in der Gesell-
schaft und ihrem Staat.« (Ethnol, 53)

Man kann aus dem Studium von MoRrGAN und
Marx schlieffen, dass Krieg und Privateigentum G
bestimmen, die das urspriingliche Gemeinwesen
zersetzen und so eine Entwicklung auf der Grundlage
von Ungleichheit befordern. — Leider schweigt Marx
zu einer ethnologischen Forschung, die nach den
Verwicklungen fragend, wer wen heiraten durfte
und wie Matrilinearitit und Urkommunismus zu-
sammenhingen, weitgehend auf Frauenhandeln und
-leben verzichtet.

Die Relektiire ethnologischer Studien, die dieses
Schweigen zum Sprechen bringt, wird das spite
Werk marxistischer und feministischer Ethnologie.
Claude MEiLLassoux kritisiert an der MARXschen
Lektiire und ihrer Aufnahme durch ENGELs, sie seien
»in die ideologische Falle der Blutsverwandtschaft«

HKWM 5, 2001

getappt und hitten ihre eigene Methode, die
»Reproduktion des Lebens« und die Produktions-
verhiltnisse als »gesellschaftliche Reproduktions-
verhiltnisse« zu analysieren, nicht angewandt (1994,
318). Diese Kritik lasst sich ausdehnen auf die Be-
handlung der G bei den Klassikern insgesamt. — Zur
schirferen Fassung der G in der Entwicklung der
Menschheit lisst sich lernen, dass diese in einer
Geschichtsschreibung nahezu unsichtbar bleiben,
wofern nicht weibliche Arbeit im Rahmen der Ge-
samtarbeit sowie Frauenteilhabe an Politik und Ver-
waltung mit detektivischem Blick gesucht werden.

Die ethnologischen Hefte wurden erst 1972 von
Lawrence KraDER verdffentlicht. ENGELS hatte aber
schon 1884 die MARXschen MoORGANexzerpte und
seine eigene BACHOFEN-Lektiire als Buch zusammen-
gefasst (Ursprung) und damit das Material und die
Diktion bereitgestellt, in der Frauenunterdriickung
gedacht wurde. Zugleich hat er damit eine Lesweise
gestirkt, die G gewissermafien zusitzlich und aufier-
halb der Produktionsverhiltnisse auffasste. In seinem
beriihmten Passus iiber die Einzelehe 6ffnet er (an
die DI ankniipfend) durch Anwendung des Klassen-
begriffs auf die Mann-Frau-Beziehung ein person-
liches Verhiltnis ins Gesellschaftliche: »Der erste
Klassengegensatz [...] fillt zusammen mit der Ent-
wicklung des Antagonismus von Mann und Weib in
der Einzelehe, und die erste Klassenunterdriickung
mit der des weiblichen Geschlechts durch das mann-
liche.« (MEW 21, 68) Weiter beginnt mit der Einzel-
che eine »Epoche, in der jeder Fortschritt zugleich
ein relativer Riickschritt, in dem das Wohl und die
Entwicklung der einen sich durchsetzt durch das
Wehe und die Zurtickdringung der andern. Sie ist
die Zellenform der zivilisierten Gesellschaft, an der
wir schon die Natur der in dieser sich voll entfalten-
den Gegensitze und Widerspriiche studieren kon-
nen.« (Ebd.) - Marx hatte {ibrigens anderslautend
notiert: »Die Familie — selbst die monogame — konnte
nicht die natiirliche Basis der Gentilgesellschaft bil-
den, ebensowenig wie heutzutage in biurgerlicher
Gesellschaft die Familie die Einheit des politischen
Systems ist.« (Ethnol, 285)

ENGELS’ mitreiflende Rhetorik verdeckt, dass die
Form der Einzelehe keine spezifischen Arbeits-
verhiltnisse impliziert. Begriffe wie » Antagonismus,
Klassen, Wohl und Wehe« lassen die G als blofle
Unterjochungsverhiltnisse — wie nach einem Krieg —
auffassen, nicht als Praxen beider Geschlechter. So
fithren die Studien tiber G nicht zum Zusammenhang
der Produktionsverhiltnisse, sondern umgekehrt zu
einem Auseinander der Bereiche der Lebens- und der
Lebensmittelproduktion. Das entspricht zwar der
Entwicklung im Kapitalismus, doch verhindert es

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 507

508

die verallgemeinernde Festschreibung, eben dies als
Effekt der Produktionsverhiltnisse zu sehen. Im
Vorwort zum Ursprung skizziert Engels, was unter
»Produktion und Reproduktion des unmittelbaren
Lebens« zu verstehen sei: »Einerseits die Erzeugung
von Lebensmitteln, von Gegenstanden der Nahrung,
Kleidung, Wohnung und den dazu erforderlichen
Werkzeugen; andrerseits die Erzeugung von Men-
schen selbst, die Fortpflanzung der Gattung.« (MEW
21, 27f) Er nennt beides »Produktionen« und schafft
damit die Ausgangsbasis fir eine Theorie der G.
Jedoch verstellt er den Zugang durch Bestimmungen,
die auf der einen Seite alle >Arbeit< anzusiedeln
scheint (Nahrung, Kleidung, Wohnung), auf der ande-
ren die Familie; letztere zeichnet sich damit nicht
durch spezifische Arbeitszusammenhinge, sondern
durch Verwandtschaftsverhaltnisse aus. Folgerichtig
notiert er nach den Exzerptheften von MARX in
Ursprung detailliert die Organisationsvarianten der
sexuellen Beziehungen und der Fortpflanzung, aber
nicht, in welchem Verhiltnis die in der Familie ver-
richteten Arbeiten zur Gesamtarbeit und zur Repro-
duktion von Gesellschaft stehen. Insofern lisst sich
seine Arbeit als ein Versiumnis lesen, die Geschichte
der G als Dimension der Produktionsverhiltnisse zu
schreiben. Statt dessen behandelt sie die Ebenen von
Sexualitit und Moral — wobei ENGELs allerdings, wie
BrocH anmerkt, »puritanischen Motiven« folgt, wenn
er die Monogamie als weiblichen Sieg gegen »den
regellosen Geschlechtsumgang« verktindet und eine
»ritselhafte Machtergreifung« der Minner aus einer
allzu bedenkenlosen Ubernahme BacHOFENscher Vor-
stellungen behauptet (1961, 118). — ENGELs sammelt
viel Material, um die Erniedrigung der Frauen nach-
zuweisen, wobei thm aber auch hier entgeht, dass G
die gesamte Gesellschaft bestimmen und nicht aufs
Haus beschrinkt sind. Sein beriihmtester Satz in
diesem Zusammenhang lisst Frauen als blofle Opfer
auftreten: »Der Umsturz des Mutterrechts war die
weltgeschichtliche Niederlage des weiblichen Ge-
schlechts.« (MEW 21, 60f)

ENGELS Perspektive fiir befreite G ist der Einschluss
der Frauen in die Industrie, eine Bewegung, die er in
der kapitalistisch organisierten Produktion schon
Realitit werden sieht, weil die moderne Industrie
»nicht nur Frauenarbeit auf grofler Stufenleiter zu-
lasst, sondern formlich nach ihr verlangt, und [...]
auch die private Hausarbeit mehr und mehr in eine
offentliche Industrie aufzuldsen strebt« (Ursprung,
MEW 21, 158). Da diese Perspektive das staatssozia-
listische Projekt bestimmte, lassen sich die Probleme
konkret historisch studieren.

Begriffskritische Zusammenfassung. — Der kriti-
sche Durchgang durch MARX und ENGELS zeigt den

HKWM 5, 2001

Ansatz, G als Produktionsverhiltnisse zu fassen,
sowie seinen Abbruch. Als grofite Barriere erweist
sich die Neigung, bei G an Beziehungen zwischen
Minnern und Frauen zu denken. Zur Regel muss
offensichtlich werden, die unterschiedlichen Produk-
tionsweisen in der Geschichte immer auch als G zu
untersuchen. Keine lsst sich begreifen ohne Beant-
wortung der Frage, wie die Produktion des Lebens
im Gesamt der Produktionsverhiltnisse geregelt ist
und in welchem Verhiltnis sie zur Produktion der
Lebensmittel steht, kurz, wie sie die Reproduktion
der Gesamtgesellschaft bedingt. Das schliefit die dif-
ferenzielle Gestaltung der Geschlechter selbst, die
jeweiligen Konstruktionen von Weiblichkeit und
Minnlichkeit, ebenso ein wie die Entwicklung der
Produktivkrifte, der Arbeitsteilung, der Herrschaft
und der ideologischen Legitimationen.

4. Politiken um G tauchen in der Geschichte des
Marxismus auf als Kampf gegen das Abtreibungs-
verbot, als Forderung nach Erwerbsarbeit fiir Frauen
und gleichem Lohn fiir gleiche Arbeit, aber auch nach
einem besseren Familienleben (u.a. Clara ZETKIN),
als Versprechen, Frauen aus der Enge der hiuslichen
Sphire zu holen (u.a. LENIN), als Versuch, auch die
weibliche Psyche aus ihrem Liebesgefingnis zu be-
freien (Alexandra KOLLONTAI), im spiten 20. Jh.
schliefflich als Forderung, Bedingungen zu schaffen,
die Familien- mit Erwerbsarbeit vereinbar werden
lassen. Kurz, die Frage der G taucht immer als
»Frauenfrage« auf, was ihren Zusammenhang mit
den Produktionsverhiltnissen ausblendet.

Eine exemplarische Ausnahme zeichnet sich ab in
Antonio Gramscts Notizen zum Fordismus. Aus-
gangspunkte sind die Rationalisierung der Arbeit am
Fliefband (Taylorismus), die dazugehorige Schaffung
>eines neuen Menschentyps«< Arbeiter und die politi-
sche Regulation der Rahmenbedingungen. Gramsci
fihrt dafiir den Begriff des geschichtlichen Blocks ein.
Darunter versteht er die Zusammenbindung von
Gruppen im herrschenden Krifteverhaltnis, hier das
Zusammenwirken von Massenproduktionsweise,
privater Lebensfithrung und staatlicher Kampagne
um Moral (Puritanismus/Prohibition). In diesem
Kontext tauchen die G auf: zunichst als besondere
Unterwerfung von Minnern unter intensivierte
smechanische« Krifteverausgabung bei hoherer Be-
zahlung, die das Halten einer Familie und Erholung
erlaubt, was wiederum notwendig ist fir die Auf-
rechterhaltung eben jenes fordistischen Arbeitssub-
jekts. Die Verausgabung seiner Arbeitskraft bedingt
spezifische Moral und Lebensweise, Monogamie als
nicht zeitvergeudend-ausschweifenden Sex, wenig
Alkoholkonsum, die Einsetzung von Hausfrauen,

© InkriT — www.inkrit.de



509

510 Geschlechterverhiltnisse

die iber Disziplin, Lebensfithrung, Gesundheit,
Erndhrung der Familie, also das Wie des Konsums
wachen und entsprechend titig sind. Man sieht die
Disposition der Geschlechter und damit wesentliche
Aspekte ihrer Konstruktion, sowie die politischen
Regulierungen. V.a. sicht man, wie dieses ganze Ge-
fiige sich mit der Anderung der Produktionsweise
umwilzt, und erkennt darin wesentliche Scharniere,
die die kapitalistische Gesellschaft beweglich zusam-
menhalten. Bezogen auf den Ubergang zur hoch-
technologischen Produktionsweise lasst sich von
Gramsci lernen, die Umwilzung des Verhiltnisses
von korperlicher zu geistiger Arbeit durch die neue
Produktionsweise im Blick auf die G zu untersuchen:
sie braucht weniger Arbeitskrifte anderen Typs und
wird entsprechend anders hegemonial durchgesetzt,
benotigt einen anderen staatlichen Eingriff, bringt
eine andere Wirkung auf der Ebene der Zivilgesell-
schaft hervor usw. Die Frage nach den neuen
Arbeitssubjekten muss die Neubestimmung der G
einschlief§en, eben weil es immer um Lebensfiihrung,
-erhaltung und -entwicklung geht, die gewisser-
maflen ein >marginalisiertes Zentrum« gesellschaft-
licher Verhiltnisse darstellen (vgl. F. Haug 1998).

5. Das von John Stuart MILL zusammen mit seiner
Frau Harriet TayLoR und deren Tochter Helen ver-
fasste, 1869 veroffentlichte Buch zur Frauenunter-
werfung erregte grofles Aufsehen und wurde schon
im gleichen Jahr ins Deutsche ubersetzt. Ziel war
eine Art Sozialpsychologie der G als Grundlage fiir
die politische und rechtliche Gleichstellung von
Frauen, zur Unterstiitzung der Kimpfe um Wahl-
recht, Recht auf Berufstitigkeit und Bildung von
Frauen. Mill/Taylor verwenden den Begriff G (gen-
der relations), wenngleich er durch die Ubersetzung
in »Beziehungen zwischen den Geschlechtern« (Mill
1997, 5) wieder unkenntlich gemacht wird. Die
Hauptebenen, auf denen existierende G gedacht
werden, sind Gewohnheiten und Gefiihle, Meinun-
gen liber die Natur von Minnern und Frauen und die
jeweils daraus abgeleitete Stellung in der Gesellschaft,
vornehmlich im Recht. Da »die Unterjochung der
Frauen durch die Minner eine universelle Gewohn-
heit« ist, erscheint jedes Abweichen davon als »un-
natiirlich« (24). Die Forschung richtet sich demgemaf3
auf die Ebenen alltiglicher Erfahrung, auf die sie re-
gulierende Moral und das Recht. Kritisiert wird die
Annahme der Natiirlichkeit des »Weiblichen«, das
als Produkt von Erziehung zur Abhingigkeit auf-
gefasst wird, »Resultat erzwungener Niederhaltung
nach der einen, unnatiirlicher Anreizung nach der
anderen Richtung« (38). Schwerpunkt ist die gesetz-
liche Behandlung der Frauen, z.B. der Ehevertrag

HKWM 5, 2001

(51ff), historisch nachgezeichnet von den Stufen der
Gewalt bis zur modernen Form der »Sklaverei«, in
der die Frauen weitgehend rechtlos und eigentums-
los den Eheminnern Gehorsam schulden, »in einem
chronischen Zustande der gleichzeitigen Bestechung
und Einschiichterung« (22), bis hin zur allmihlichen
Korrektur in Richtung Scheidungserlaubnis. Olympe
DE GOUGEs bleibt ungenannt, aber ihre Ideen tauchen
wieder auf. »Die Ehe«, erkliren MiLL/TAYLOR, »ist
die einzige wirkliche Leibeigenschaft, die unser
Gesetz kennt. Es gibt keine Sklaven mehr aufler den
Herrinnen des Hauses.« (131) Die Menschheit werde
unendlich gewinnen, wenn es den Frauen erlaubt
wiirde, ihre Fahigkeiten auszubilden und einzusetzen
(136f). Entsprechend der Annahme einer minnlichen
Gewaltwillkiir wird indes kein Versuch unternom-
men, einen Zusammenhang zu den Produktionsver-
hiltnissen herzustellen. Das eigene Erfahrungsfeld,
das Schicksal der Frauen des Biirgertums, lasst sie
auch die Herausbildung des weiblichen Proletariats
iibersehen. — Festzuhalten bleibt, dass seit dem Ende
des 18. Jh. die Einsicht in die Konstruiertheit des
Geschlechts, insbes. der Frauen — zunichst bei DE
GOUGEs, jetzt bei MILL/TAYLOR — zum Wissensbe-
stand gehort. Zwei Jh. spiter taucht diese Einsicht
geschichtslos als das Allerneueste wieder auf.
Knapp siebzig Jahre nach MiLL/TAYLOR verab-
schiedet Virginia WOOLF in den relativ gleich geblie-
benen birgerlichen G die Hoffnung, die Gesellschaft
werde gewinnen, wenn Frauen den Minnern gleich-
gestellt wiren und die fiir diese reservierten und ge-
pragten Berufe ergreifen konnten, mit dem Argument,
sie wiirden dann genau so »besitzgierig, argwohnisch,
streitstichtig« (1938, dt. 1978, 89). Sie entziffert aus
den G, in denen das Birgertum sich reproduziert,
die Moglichkeit der kapitalistischen Produktions-
weise, des Krieges und seiner ideologischen Veran-
kerung. Die G bringen auf der Subjektseite hervor:
»Sinnlosigkeit, Kleinlichkeit, Bosheit, Tyrannei,
Heuchelei, Unmoral im Ubermaf« (110). Aus der
Differenz der Geschlechter-Praxen kommt sie zu
dem Ergebnis, dass die Emanzipation der Frauen
eine andere Gesellschaft benétigt, in der u.a. »nicht
fir Kapitalismus, Markt, Krieg, sondern zur Vervoll-
kommnung von Geist und Korper, Leben und Ge-
sellschaft« ausgebildet wird. Wenngleich wiederum
auf die buirgerliche Klasse beschrinkt, bildet sich ein
Wissen um die Einspannung der Geschlechter in die
Reproduktion der Produktionsverhiltnisse heraus.
Ein Jahrzehnt spiter erklirt Simone DE BEAUVOIR
Frauenunterdriickung mit der »Reproduktionsfahig-
keit« der Frau; weibliche Subalternitit sieht sie auf-
rechterhalten durch die jeweils gesellschaftsspezi-
fische Konstruktion des sozialen Geschlechts. »Das

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 511

512

Gleichgewicht der produktiven und reproduktiven
Krifte verwirklicht sich auf verschiedene Art in den
verschiedenen Wirtschaftsepochen der Menschheits-
geschichte, diese aber schaffen die Voraussetzungen
fur die Beziehung des minnlichen und weiblichen
Teils zu den Nachkommen und damit auch zueinan-
der.« (1949/1960, 49) Ihre fir die spitere Frauen-
bewegung einflussreiche Schlussfolgerung zielt auf
Berufstitigkeit von Frauen, um sie von Minnern 6ko-
nomisch unabhingig zu machen, Einspannung des
technischen Fortschritts fiir die menschliche Repro-
duktion und Umwilzung der ideologisch-psycholo-
gischen Konstruktion des Weiblichen.

6. In den Diskussionen um eine marxistische An-
thropologie im Frankreich der 1960er Jahre werden
wichtige Elemente fur die Theorie der G ausgebildet.
Aus der Analyse vorkapitalistischer Gesellschaften
sollen Einsichten in den Zusammenhang politischer
und kultureller Dimensionen in der Entwicklung
von Produktionsweisen gewonnen werden. Streit-
punkt ist u.a., was »Okonomie in letzter Instanz«
dabei bedeutet. Maurice GODELIER fasst die Rolle
der Verwandtschaftsbeziehungen fiir die Regulation
der Produktionsverhiltnisse als Frage einer Domi-
nanz, die dann »alle anderen gesellschaftlichen Ver-
haltnisse >integriert«, wenn sie nicht nur Abstam-
mungs- und Verschwigerungsverhiltnisse bestimmt,
»sondern auch die jeweiligen Verfigungsrechte tiber
Produktionsmittel und Arbeitsprodukte regelt, [...]
und wenn sie womoglich als Code dient, als Symbol-
sprache, die sowohl die Verhiltnisse der Menschen
untereinander als auch die zur Natur ausdriickt«
(1973, 49). Claude MeiLLassoux kritisiert, Ver-
wandtschaft sei fiir GODELIER das »A und O jeder
Erklarung der primitiven Gesellschaften, da die Ver-
wandtschaft gleichsam ihre eigne Determination er-
zeugt. Woraus [...] folgt, dass die Okonomie von der
gesellschaftlichen Entwicklung bestimmt wird [...]
und der historische Materialismus keinerlei wissen-
schaftliche Basis mehr besitzt.« (1983, 63; Ubers. korr.)
Die Kritik ist ungerecht, da GODELIERS Formulierung
der Forschungsfrage an die Sozialwissenschaften lau-
tet: »Unter welchen Bedingungen und aus welchen
Griinden tibernimmt irgendeine Instanz die Funktio-
nen der Produktionsverhiltnisse und kontrolliert
die Reproduktion dieser Verhiltnisse und damit die
Reproduktion der gesellschaftlichen Verhiltnisse in
ithrer Gesamtheit?« (1973, 50), was er als Spezifizie-
rung der MARXschen Formulierung von der letztlichen
Bestimmung des sozialen und geistigen Lebenspro-
zesses durch die Produktionsweise auffasst.

Der Verdacht von MEILLASSOUX, dass in dieser Arti-
kulation die Verwandtschaft »einen doppelten Status

HKWM 5, 2001

eines Unterbaus und eines Uberbaus« bekomme
(1983, 63) und eben doch als Schliissel fiir die An-
thropologie gelte, ist jedoch nicht von der Hand zu
weisen. Freilich verfliichtigt sich das Hin und Her
von Instanzen und Dominanzen, sobald man Ver-
wandtschaftsverhiltnisse als Produktionsverhiltnisse
fasst. Meillassoux bahnt dafiir den Weg, indem er als
zentralen Ausgangspunkt den Begriff Reproduktions-
verhdilinisse bestimmt. Damit analysiert er, dass eine
Gesellschaft fiir ihr Fortbestehen ein »befriedigendes
Gleichgewicht zwischen der Zahl der produktiven
und unproduktiven Individuen und unter diesen [...]
eine ausreichende Zahl an Mitgliedern beiderlei Ge-
schlechts im richtigen Alter« (56) herstellen muss.
Da dies bei kleinen Produktionszellen nicht von
selbst gegeben ist, entwickeln die Altesten, die auf-
grund getaner Arbeit ein hoheres Ansehen genieflen,
ein System des Frauentauschs (57f); dadurch ver-
schiebt sich deren Macht »von der Kontrolle der
Lebensmittel auf die Kontrolle der Frauen und von
der Verwaltung der Nahrungsgiiter auf die politische
Autoritit tber Individuen« (59). In der proto-agra-
rischen Produktionsweise, die zusitzlich auf Jagd
beruhte, gab es diese Altesteninstanzen nicht; es kam
zu Frauenraub und damit zur Notwendigkeit, Frauen
zu schiitzen, was sie von Jagd und Krieg ausschloss.
Zugleich gewann der Krieg die Bedeutung, Herr-
schaft der Mianner zu begriinden.

MEILLASSOUX ist mit MARX und ENGELs der Auf-
fassung, dass »die Frauen zweifellos die erste ausge-
beutete Klasse waren« (95), figt aber hinzu, dass sie
je nach Geschlechtsreife unterschiedlichen Ausbeu-
tungs- und Unterwerfungsbeziehungen ausgesetzt
waren. Er pflichtet Engels bei, dass man von einer
»historischen Niederlage des weiblichen Geschlechts«
sprechen konne, wendet aber ein, dies sei nicht mit
dem Auftauchen des Privateigentums zu koppeln,
sondern in den Reproduktionsverhaltnissen begriin-
det, in denen bei niherem Hinsehen eine Vielfalt an
Abhingigkeitsbeziehungen auch unter Mannern, je
verschieden nach Produktionsweise, zu entziffern
sei. Die Notwendigkeit der Ehe verkniipft er mit der
Landwirtschaft, in der die Gattin zum Instrument
der Reproduktion wurde.

MEILLASSOUX zeigt am Beispiel der landwirtschaft-
lichen Hausgemeinschaft, wie die »Reproduktions-
verhiltnisse zu Produktionsverhiltnissen« werden,
indem »die Filiationsbeziehungen den in der Produk-
tion bestehenden Abhingigkeits- und Autorititsbezie-
hungen entsprechen« miissen (62). Dabei seien die
Verhiltnisse in der Reproduktion politisch geformt,
jedoch den determinierenden Zwingen der Produk-
tion unterworfen. In den Schwerpunkten der Studien
uber primitive Gesellschaften — Familienformen,

© InkriT — www.inkrit.de



513

514 Geschlechterverhiltnisse

Matrilinearitit, deren Ablosung durch Patrilinearitit,
Autoritit der Alten, Fruchtbarkeitskulte, Endoga-
miezwang, Inzesttabu — zeigt er die relative Verselb-
stindigung der Organisation von Fortpflanzung
auf. »Die gesellschaftliche Reproduktion der Haus-
gemeinschaft ist kein natiirlicher Prozess, auch nicht
[...] eine Folge von Krieg, Raub und Entfithrungen.
Sie ist ein politisches Unternehmen.« (61) Meillas-
soux halt mit MARX am Primat der Produktionsver-
hiltnisse fest und erklirt, dass »der Platz, den die
Reproduktionsverhaltnisse in der Organisation und
Verwaltung der Gesellschaft einnehmenc, die Bedeu-
tung begriindet, »welche die juristisch-ideologische
Vorstellung, d.h. die Verwandtschaft, gewinnte,
sodass sie »die Tendenz haben, sich in einer nicht-
egalitiren Klassengesellschaft als wesentliche >Werte«
durchzusetzen« (62).

Die hiusliche Produktionsweise, 6konomisches
Zentrum primitiver Gesellschaften, dauert nach
MEILLASSOUX bis in die Spatphasen des imperialen
Kapitalismus fort und wird als eine schmale Basis
der Produktion von Leben und Arbeitskriften den
Gesetzen kapitalistischer Klassengesellschaften ein-
verleibt, dort erhalten und zugleich zerstért. Ent-
sprechend widerspricht Meillassoux der Mmarxschen
Auffassung (K 1, 591), dass dem entwickelten Kapi-
talismus keinerlei kostenloser Zufluss nach der Phase
der urspriinglichen Akkumulation mehr zukomme,
iibersicht dabei freilich Marx” anderslautende Aufie-
rung (K I1, 114).

Im Anschluss an MEILLASSOUX werden Studien
moglich, die die Einspannung der Geschlechter in
die vom Stand der materiellen Produktion bestimmte
Regulierung der Gesamtreproduktion und darin die
Rolle von Politik, Ideologie, Moral und ihre relativen
Verselbstindigungen zu analysieren erlauben. Doch
hilt er seinen Ansatz, die Produktionsverhiltnisse
von den Reproduktionsverhaltnissen her zu denken,
nicht vollstindig durch, sodass etwa die Macht der
Altesten ihm als produktionsbedingt minnlich er-
scheint. Hier ist die Einbeziehung der G nachzu-
tragen.

7. Feministische Ethnologie konzentriert sich auf
die Bearbeitung der G. So begriinden Olivia Harris
und Kate YOUNG ithre Wendung von den Frauen-
studien zur Forschung tiber G damit, dass die Bezie-
hungen zwischen den verschiedenen Akteuren nur
im Zusammenhang der Produktionsverhiltnisse ver-
stindlich werden (1981, 111). Als Analyseebene
schlagen sie vor, von der allgemeinen Ebene der Pro-
duktionsweise auf die konkretere der »conditions of
reproduction of historically-located productive sys-
tems« (117) zu wechseln.

HKWM 5, 2001

ENGELs Ursprung ist fir feministische Ethnolo-
ginnen regelmiflig Ankniipfungs- oder Absetzungs-
punkt. Eine der ersten, Eleanor LEACOCK, arbeitet
im Anschluss an ENGELS’ Vorschlag, Frauenunter-
driickung mit der Entstehung von Privateigentum
zu verbinden, seit den 1950er Jahren an der Erfor-
schung von Nichtklassengesellschaften, um die Stel-
lung der Frauen in Produktions-, Distributions- und
Konsumtionsverhiltnissen neu zu erfassen. For-
schungsfeld sind v.a. vorstaatlich organisierte Wild-
beutergesellschaften. In der Relektire der Studien
von MORGAN, WRIGHT, LAFITEAU, aber auch spiterer
Autoren wie LANDEs (1938) kritisiert LEaAcOck die
ungeniigende Erforschung der sich verindernden
sozio-okonomischen Bedingungen und einen ethno-
zentrischen Blick (45ff). Statt von Gleichheit spricht
sie von Autonomie der Geschlechter (30). Sie kriti-
siert die Verallgemeinerung der aus Klassengesell-
schaften gewohnten Trennung von offentlich und
privat, bezweifelt die universelle Vorstellung von
Familie und entziffert als wesentliche Dimension
von Wildbeutergesellschaften die Abwesenheit von
Fihrern, Markt und privatem Bodenbesitz (36). Die
Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern gehe
einher mit einem hohen Ansehen von Frauen wegen
ihrer Fahigkeit, Kinder zu gebaren. Festzuhalten sei,
dass Frauen in jeder Gesellschaft einen wichtigen
okonomischen Beitrag leisteten, ihr Status aber davon
abhingig sei, »ob sie die Bedingungen, unter denen
sie arbeiten, und die Verteilung der von ihnen pro-
duzierten Giiter kontrollieren konnen oder nicht«
(50f). Ihr Ergebnis ist, dass in Gesellschaften, in denen
die Haushaltsékonomie die gesamte Okonomie aus-
macht, G nicht herrschaftlich bestimmt waren (42)
und das »Haushaltsmanagement« entscheidend sei
in Ratsversammlungen, die Giber Krieg und Frieden
bestimmen.

Innerhalb feministischer Ethnologie entwickelten
sich in der Folge drei Richtungen in Auseinander-
setzung mit der These von der Zweiteilung der
Menschheitsgeschichte in ein Matriarchat und -
nach einem Bruch - ein Patriarchat als Fortschritts-
bedingung. Von einer ersten Richtung wurde der
Gedanke von Frauen als Opfern positiv aufgenommen
bzw. leicht modifiziert fortgeschrieben. So erfreute
sich u.a. die Auffassung von Claude LEvI-STRAUSS
(u.a. 1971, 1980), dass Manner sich zu Frauen global
wie Kultur zu Natur verhalten und Frauen das
nicht-kulturelle wilde Element reprisentieren, auch
feministischer Anerkennung (vgl. u.a. ORTNER 1974;
ROSALDO 1974; BENARD/SCHLAFFER 1984). Sherry B.
ORTNER etwa meint, gleichermaflen durch Simone
DE BEAUVOIR und LEVI-STRAUSS inspiriert, universelle
Frauenunterdriickung rihre daher, dass »der Korper

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 515

516

einer Frau sie zur bloflen Reproduktion von Leben
zu verurteilen scheint; dagegen muss der mannliche
[...], weil er natiirlicher schopferischer Funktionen
entbehrt, seine Kreativitit auflerhalb, >kiinstlich,
durch das Medium Technologie und durch Symbole
durchsetzen«; der Mann schaffe somit »verhiltnis-
maflig bestindige, ewige, iiberragende Objekte, wih-
rend die Frau nur Vergingliches schafft - menschliche
Wesen« (1974, 75).

Von einer zweiten Gruppe wurde der Opferdiskurs
als Resultat einer mannlichen Forschungsweise ent-
ziffert, die die Titigkeiten von Frauen nicht wahr-
nahm oder aufgrund der abgeschotteten Frauenkul-
turen auch nicht erheben konnte. Carol P. Mac-
CorMACK kritisiert die Konstruiertheit eines solchen
Modells als Produkt des spiten 18. Jh. und fiihrt zu-
gleich den Herrschaftsnutzen dieser Denkweise vor:
»Wenn Frauen als >naturzugehérig« definiert sind,
kniipft sich an die Herrschaft der Médnner tiber die
Frauen hohes Ansehen oder sogar moralische Tugend,
analog zur Tugend der menschlichen Herrschaft
Uber nattirliche Energiequellen oder die libidinose
Energie von Individuen.« (1989, 75) Entsprechend
erklirt sich die Wahrnehmung aufler-europdischer
Frauen und ihre symbolische Aneignung durch west-
liche Ethnologie. »Die bewusste und unbewusste
symbolische Verdinglichung der >primitiven< Frau in
Alltag, Kunst und Wissenschaft der Metropolen hat
ihre tatsichliche Unterordnung legitimiert und ein
Handeln gefordert, das diese fortsetzt.« (ARBEITS-
GRUPPE WIEN 1989, 9)

Eine dritte Richtung kritisch-feministischer For-
schung gilt der Suche nach geschlechtsegalitiren
Gesellschaften. Egalitit wird hier verstanden als
Gleichwertigkeit, da Funktionsteilung nicht not-
wendig mit Hierarchie einhergeht. Ilse LENZ (1995),
die von »geschlechtssymmetrischen Gesellschaften«
spricht, kritisiert an der ENGELsschen Zweiteilung
der Geschichte in eine mutterrechtliche Phase der
Reproduktion und eine durch Produktion bestimmte
patriarchale Epoche die hierdurch nahegelegte
Schlussfolgerung, Frauen konnten sich nur durch
Teilnahme an letzterer befreien (38ff). »Geschlecht
und Herrschaft werden in dieser Zweiteilung der
Epochen einfach aufeinander bezogen, und es fehlen
die notwendigen Vermittlungsschritte in Wirtschaft,
Gesellschaft und Denken.« (44) Die Frage fiir ethno-
logische Forschung miisse demgegeniiber sein, »in
welchen Formen Frauen und Minner in diesen sozio-
politischen Prozessen handeln und welche Macht
ihnen daraus erwichst« (45). Forschungsfragen gelten
Produktion, Reproduktion und Sexualitit, Korper-
wissen, politischer Autoritat und symbolischer Ord-
nung. LENZ weist den gebrauchlichen Machtbegriff

HKWM 5, 2001

(etwa von Max WEBER) als minnlich zuriick, da er
sich einseitig auf die Chance beziche, seinen Willen
gegentiber anderen durchzusetzen und so von vorn-
herein auf die Sieger begrenzt sei. Sie fasst Macht als
Bestimmung tiber Prozesse und Ressourcen. Erst dies
erlaube es, die Vielfalt der G zu begreifen, Macht
von Frauen etwa auch in patriarchalen Gesellschaften
auf der »Unterseite« der offiziellen Macht (55) zu
entdecken und so eher eine »Machtbalance« als eine
vollige Unterwerfung des einen Geschlechts durch
das andere denken zu miissen (64).

Der These, »dass die Eheformen einen ausgezeich-
neten Einblick in die Organisation der geschlechts-
spezifisch relevanten Produktionsverhiltnisse in allen
klassenlosen Gesellschaften gewihren« (COLLIER/
RosaLpo 1981, 278), widerspricht Ute LuiG (1995),
die dagegen Riten der Geschlechtsreife, des Zugangs
zu Ressourcen in Okonomie, Politik, Religion in den
Vordergrund riickt. Thr Hauptergebnis: geschlechts-
spezifische Arbeitsteilung muss nicht mit Hierarchie,
Abhingigkeit, Ausbeutung einhergehen. »Egalitire
Beziehungen entsprechen keinem naturwiichsigen
Urzustand, sondern werden durch bewusste gesell-
schaftliche Strategien und Kontrollmechanismen
bewahrt und immer wieder neu hergestellt.« (95)
Als Voraussetzungen von Egalitit nennt sie fehlende
Akkumulation, also die unmittelbare Konsumtion
der Nahrung, und damit einhergehend Autonomie
als Fahigkeit, sich selbst zu versorgen. Luig benutzt
den Begriff G zumeist im Singular. Diese Engfih-
rung in der Fragestellung bewirkt, dass die verschie-
denen Praxen, welche die Geschlechter eingehen,
nicht im Zusammenhang mit der Reproduktion von
Gesellschaft gesehen werden, sondern eher umge-
kehrt die gesellschaftliche Produktion, das Jagen und
Sammeln als Bestimmungsmomente des Zueinanders
der Geschlechter gefasst werden — als seien die Ge-
schlechter als solche vorgingig und als sei die Gesell-
schaft extra hergestellt als bestimmtes, z.B. egalitires
Verhiltnis der beiden.

Das Studium ferner Kulturen und ihrer G fihrt
zuweilen zu einer Art differenzierter Toleranz, in
der alle materiellen Aussagen unwichtig scheinen.
So berichtet Ina ROSING (1999) von einer Untersu-
chung in einem Andendorf, in dem sie zehn statt der
gewohnten zwei Geschlechter entdeckte. Dies macht
sie fest an den vielfachen und wechselnden »ge-
schlechtlichen« Zuweisungen an Raum, Zeit, Acker,
offentliche Amter etc. — so ist etwa die Sonne mor-
gens mannlich, abends weiblich. Die Erforschung
von G 16st sich hier in Diskursvielfalt auf. Gleich-
wohl ist selbst in diesem vielfiltigen Gewebe ein
Haupteingang zu entdecken: »Die basale alltagliche
Arbeitsteilung, das Familienleben, die Sexualitit sind

© InkriT — www.inkrit.de



517

518 Geschlechterverhiltnisse

von der symbolischen Geschlechtlichkeit nicht tan-
giert« (56). Die auffillige geschlechtliche Symbolik
erklirt die Autorin materialistisch als Aufladung des
Geschlechtlichen im Sinne von Fruchtbarkeitsbe-
schworung aufgrund der harten Uberlebensbedin-
gung in den Anden.

Dass die Ausblendung von Frauen zu Begriffs- und
Erkenntnisproblemen allgemeiner Art fihrt, zeigt
Maxine MOLYNEUX in ihrer Relektiire der Studien
zur Gouro-Formation, die Emmanuel TERRAY (1974)
und Georges DUPRE und Pierre Philippe REY (1978)
beschiftigte; Streitpunkt war die Frage, ob es sich
schon um eine Klassengesellschaft handle. Brenn-
punkt der Analysen war das Verhiltnis der Alteren
zu den jingeren Mainnern, die sich in einem
uneindeutigen Ausbeutungsverhiltnis befanden.
MOLYNEUX zeigt, dass Gegner und Befirworter der
These von der Klassengesellschaft von einer reinen
Minnergesellschaft ausgingen (1989, 107), zentral
fiir die Analyse jeder Produktionsweise sei aber das
Begreifen der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung
(112). Bei den Gouros wurde das Mehrprodukt der
Frauen von den Altesten angeeignet, so dass sie fiir
TERRAY, der statt vom Eigentum von beobachteter
Ausbeutung ausging, eine Klasse dargestellt hitten.
Der Blick auf die Frauen hitte aber auch Terrays
Klassenbegriff korrigieren konnen: An der Trennung
der Frauen vom Boden und vom Produkt ihrer
Arbeit hatte man »die Auflosung von kollektivem
Eigentum an Land und die Entstehung von privaten
Eigentumsverhiltnissen« (121f) und folglich den
Ubergang aus dem Urkommunismus in eine Klas-
sengesellschaft ablesen konnen (120). Im Gegensatz
zu ENGELs sieht MOLYNEUX die Unterordnung der
Frauen nicht darin begriindet, dass sie durch die
Entwicklung der gesellschaftlichen Produktion an
den Rand gedringt wurden, sondern gerade darin,
dass »sie fiir die Produktion ein zentraler Faktor
bleiben« (128) sollten, weil sie Wohlstand bringen.
Frauen und ihre Arbeit seien also wesentlich fiir die
Auflosung der Gemeinwesen. — Molyneux spricht
von G (gender relations), was wiederum die Uber-
setzerin als »Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern« (132) unkenntlich macht.

Das Studium feministischer Ethnologie zeigt v.a.:
Der historische Materialismus der Sache selbst, dass
es nimlich um die Erforschung der Geschlechter-
beteiligung in unterschiedlichen Produktionsweisen
geht und also darum, die vielfiltigen Praxen und
ithren symbolischen Niederschlag, thre Verfestigung
zu bestimmten Sitten und Wertsystemen zu unter-
suchen, verlangt, G als Produktionsverhiltnisse zu
begreifen. Wird der Standpunkt der Reproduktion

der Gesellschaft verlassen, werden die Phinomene

HKWM 5, 2001

beliebig. Bei der Relektiire vorhandener Forschung
sind Zweifel wegen des Ethno- oder/und Andro-
zentrismus bis in Sprache und Begriff angebrachg;
dies gilt auch fir feministische Forschung.

8. Die Erkenntnis, dass es aufler dem Kapitalismus
ein weiteres Herrschaftssystem, das Patriarchat, gebe,
warf im Feminismus der zweiten Frauenbewegung
die Frage auf, wie das Zueinander der beiden Herr-
schaftsarten zu denken sei. Die vom Maoismus be-
einflussten Diskussionen um Haupt- und Neben-
widerspruch versuchten, ein Ganzes zu behaupten,
dessen Analyse durch diese Begrifflichkeit aber
zugleich blockiert wurde. Die Diskussion arbeitete
sich am Marxismus ab, wobei MARX fiir die Zentra-
litat der Klassenverhiltnisse stand. Nach den seit
den 1970er Jahren gefochtenen Kimpfen um die
Anerkennung von Hausarbeit wurden die Fragen
weiter getrieben zur Problematik gesellschaftlicher
Gesamtokonomie. Die Debatte wurde unter dem
Namen »dual economy« gefiihrt.

Als eine der ersten versucht Linda PHELPs, Kapita-
lismus und Patriarchat als unterschiedliche Produk-
tionsverhiltnisse zu begreifen: »If sexism is a social
relationship in which males have authority over
females, patriarchy is a term which describes the
whole system of interaction arising from that basic
relationship, just as capitalism is a system built on
the relationship between capitalist and worker.
Patriarchal and capitalist social relationships are two
markedly different ways human beings have inter-
acted with each other and have built social, political
and economic institutions.« (1975, 39) Zillah E1sEN-
STEIN schldgt vor, von zwei unterschiedlichen Pro-
duktionsweisen zu sprechen, die sich wechselseitig
stiitzen (1979, 27); Sheila RowsotHAM (1973) hilt
eine solche Koexistenz lediglich fiir kapitalismus-
spezifisch; Ann FERGUSON (1979) liefert als Bezeich-
nung fiir die von Frauen dominant besetzte Produk-
tionsweise den term »sex/affective production« in
Fortpflanzungsverhiltnissen. Am bekanntesten wur-
de Heidi HarTMANNS Versuch (1981), im Anschluss
an die These von Marx und ENGELS, der Keim des
Patriarchats sei die Verfiigung tiber weibliche Arbeits-
kraft (DI, MEW 3, 32), eine materialistische Theorie
der G zu begriinden. Dies richtete sich gegen die
etwa von Juliet MITCHELL vertretene Auffassung, es
gebe »two autonomous areas, the economic mode of
capitalism and the ideological of patriarchy« (1974,
409). — Roisin McDoNoucH u. Rachel HarrIsON
(1978) bestehen darauf, Patriarchat konne nur be-
griffen werden, wenn es im Zueinander der »relations
of human reproduction« und der Produktionsver-
haltnisse je historisch konkret bestimmt wird (26),

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 519

520

was fiir den Kapitalismus bedeute, die Klassen-
verhiltnisse in die Analyse von G einzubeziehen. -
Gabriele DietricH zweifelt die Prioritit der Waren-
produktion an, da »die Produktion des Lebens eine
unverzichtbare Bedingung fur jeden weiteren Pro-
duktionsprozess ist«; in sozialistischer Perspektive
bleibt damit »nicht nur das Problem, wie wir die
Assoziation der freien Produzenten erreichen wol-
len, sondern auch, wie wir das, was >Reproduktionc
genannt wurde, fiir den Verein freier Menschen ge-
stalten wollen« (1984, 38). Iris Marion YOUNG schlagt
vor, die »dual system«-Ansitze in Richtung einer
einzigen Theorie zu iiberwinden, »that can articulate
and appreciate the vast differences in the situation,
structure, and experience of gender relations in dif-
ferent times and places« (1981/1997, 105). Michele
BARRETT (1983) fasst die Debatte fiir ihre Begriin-
dung eines marxistischen Feminismus zusammen.

9. Die Analyse von G setzt die Kategorie Geschlecht
voraus. Die im Angelsichsischen vorhandene Mog-
lichkeit, zwischen biologischem Geschlecht (sex) und
sozialem (gender) zu differenzieren, war die Basis
fiir eine mehr als 20jahrige Konjunktur, Geschlecht
als sozial konstruiert aufzufassen, die bis in die
Ubernahme des Begriffs >gender«<in andere Sprachen
reichte. Aber die Analysen zum Geschlecht, die —
nicht zuletzt wegen des Riickgangs der Frauenbe-
wegung — die Selbstverstindlichkeit vorhergehender
Thematisierung von Frauenfragen ablosten, hatten
den noch in der Hausarbeitsdebatte vorherrschenden
Bezug zu den Produktionsverhiltnissen abgestreift;
so war von Geschlecht, nicht aber von G die Rede.

Der Untergang des Staatssozialismus machte es
fir marxistische Feministinnen unabweisbar, das
Verhailtnis von G und Produktionsweise neu zu den-
ken, schon weil der nun offensichtliche Abbau an
Frauenrechten durch Angleichung an den Kapitalis-
mus mit der Behauptung einherging, der Staatssozia-
lismus habe die Frauen genauso unterdriickt wie der
Kapitalismus, und zugleich, es habe sich um eine
von der kapitalistischen ganz unterschiedliche, mit
ihr nicht konkurrenzfihige Produktionsweise ge-
handelt. Die Problemanordnung unterstellt, dass G
und Produktionsweise keinen inneren Zusammen-
hang haben. Die Zeit war fir Gesellschaftstheorie
nicht glinstig, so dass es als ein Relikt vergangenen
Denkens hingestellt werden konnte, G als Produk-
tionsverhaltnisse zu denken.

Zu scharfen Kontroversen fiihrte die These: »Die
herrschende Okonomie mit Tausch, Markt, Profit,
Wachstum setzt auf eine umfassende Ausbeutung
nicht nur erwerbstitiger Arbeitskraft, sondern eben-
so anderer (dritter) Welten, die nicht nach den gleichen

HKWM 5, 2001

Prinzipien produzieren, und auf Vernachlissigung
der Sorge um Leben und ihre Uberantwortung an
Menschen, die dies aus Liebe, aus >Menschlichkeit<
tun und daher nicht als Gleiche behandelt werden
konnen. Ebenso ist die symbolische Ordnung, sind
die Bereiche von Kunst und Wissenschaft, ist das
gesamte Zivilisationsmodell durchdrungen und legi-
timiert durch solche G als Produktionsverhiltnisse.
Das betrifft auch die Subjekte selbst als Personlich-
keiten.« (F.Hauc 1993/1996, 151) Hildegard HEIsE
(1993) sah darin eine zeitgemifle Aufweichung des
Begriffs der Produktionsverhiltnisse, Ursula BEER
(1993) die Reduktion der »marxschen Begrifflich-
keiten« auf »einen rein illustrativen Charakter«. Durch
die Auffassung von G als Produktionsverhiltnisse
werde »einer der wesentlichsten Begriffe des Mar-
xismus anti- bzw. unmarxistisch aufgefasst« und
»die marxistisch gesehen notwendige Anderung der
kapitalistischen Produktionsverhiltnisse als Wider-
spruch zwischen minnlicher Produktion und weib-
licher Aneignung« gesehen (REcH 1993). BEER hilt es
fiir beliebig, ob der Begriff G im Singular oder Plural
benutzt wird; um eine »additive Hinzufigung« »des
G« »zum Kapitalverhiltnis« zu vermeiden, spricht
sie von »systemiibergreifenden Momenten von Ge-
schlechterungleichheit [...] z.B. der Ausschluss von
Frauen von Macht und Einflusspositionen, die [...]
geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in Familie und
Erwerb, die Kulturproduktion weitgehend als Man-
nersache«. Solche Bestimmungen sehen sowohl
dariiber hinweg, dass in den staatssozialistischen
Lindern die Frauen fast vollstindig ins Erwerbs-
leben integriert waren, als auch dariiber, dass etwa
die Vielzahl von Schriftstellerinnen als Indikator ge-
nommen werden kann, dass Kulturproduktion auch
Frauensache war.

Folgende Begriffe werden an Stelle von G vorge-
schlagen: »Geschlechterungleichheit zu Lasten der
Frauen« und »Geschlechterherrschaft«, analog zu
Klassenherrschaft (BEER). Doch Klassen kann man
abschaffen, sie sind nichts Natiirliches; Geschlechter
aber sind (wiewohl sozial tiberformt) auch etwas
Natiirliches; die Existenz von Geschlechtern ist also
nicht einfach Element von »Geschlechterherrschaft«,
wie die Existenz von Klassen Element von Klassen-
herrschaft. — Der Begriff der »Geschlechterungleich-
heit« ist fragwiirdig, weil »Geschlechtergleichheit«
allenfalls als politischer Slang-Ausdruck verstind-
lich wire. Von Geschlechtern zu sprechen heifit von
Geschlechtsunterschieden zu sprechen. Mehr noch:
Unterschied ist zu schwach, um die Komplemen-
taritat zu denken, die durch das natiirlich ungleiche
Zusammenwirken bei der Fortpflanzung bedingt ist.
Rechtliche Gleichstellung von Frauen und Minnern

© InkriT — www.inkrit.de



521

522 Geschlechterverhiltnisse

stellt sie als Rechtssubjekte gleich, abstrahiert also
vom Geschlecht. Wo die rechtliche Gleichstellung
sich faktisch nicht verwirklicht und zu kompensato-
rischen Mafinahmen wie Quotenregelungen gegriffen
wird, werden sogar, von Ungleichheit ausgehend, die
Angehorigen der einzelnen Geschlechter im Einzel-
fall >ungleich< behandelt, um zu einer durchschnitt-
lichen Gleichbehandlung in bestimmter Hinsicht zu
gelangen. — Von »asymmetrischen Machtverhilenis-
sen« (BADER 1993) oder »mannlicher Suprematie«
(BECKER-SCHMIDT zit. bei Beer 1993) zu sprechen, ist
zu schwach, weil Machtbeziehungen erst als asym-
metrische tiberhaupt wirken konnen und Vormacht
ein vagierendes Phinomen ist, wihrend Herrschaft
etwas Strukturelles ist. Auch »Geschlechtergegen-
satz« (HEISE 1993), dem Klassengegensatz nachgebil-
det, ist nicht zu Ende gedacht. Sexuelle Komplemen-
taritat ist Naturform der Siugetiere, die herrschaft-
liche Ausprigung der Verhiltnisse der komplemen-
tiren Geschlechter eine geschichtlich variable Form
menschlicher Gesellschaft. Heise befiirchtet, das
Denken von G als Produktionsverhiltnissen betreibe
»die Substitution der Klassen durch die Geschlechter«.
Thr Allgemeinbegriff ist der Begriff »Geschlechter-
konstellation«, der aber nur Sinn hitte, wiirde zu
modellieren versucht, dass und wie in allen gesell-
schaftlichen Bereichen die G ihre bereichsspezifischen
Formen finden; die als strategische Kodierung zu
fassende »Konstellation« all dieser Formen zu denken,
setzt aber den Begriff der G voraus.

G und die Kategorie Geschlecht. — Schon 1987 hat
Donna Haraway grundsitzliche Kritik an der Erkla-
rung von Frauenunterdriickung durch das >sex-
gender-System« angemeldet. Thre Kritik am biologi-
schen Essenzialismus dieser Unterscheidung bereitete
den Weg vor, auch das Denken von Geschlecht preis-
zugeben. Dieses Gelinde wurde vornehmlich von
Judith BUTLER weiter bearbeitet, die »gender« als
»identifikatorischen Ort der politischen Mobilisie-
rung [...] auf Kosten der Rasse oder der Sexualitit,
der Klasse oder der geopolitischen Positioniertheit/
Verschiebung« zurtickweist (1994, 133). Sie radika-
lisiert die Vorstellung von der sozialen Konstruiert-
heit von Geschlecht und verschiebt sie auch in den
als biologisch angenommenen Teil und verlegt damit
den Kampfplatz in die Herausbildung von Identitit.
»Es gibt kein >Ich< vor der Annahme eines Geschlechts
[...;] sich mit einem Geschlecht zu identifizieren be-
deutet, zu einer imaginiren und iiberzeugenden [...]
Drohung in einem Verhiltnis zu stehen« (110f). Im
Symbolischen wird das »sexuierte« Subjekt normativ
durch Sprache gebildet. (120) — Die Verschiebung
der Machtkimpfe in die Zuweisung von Geschlecht
erlaubt es, Ausgrenzungen, Verbote, Stabilisierungen

HKWM 5, 2001

als Elemente von G zu entziffern. Auch kann der
Streit um die jeweilige Prioritit von Rasse, Klasse
und Geschlecht, der die entsprechenden Bewegungen
dazu brachte, sich entpolitisierend zu zerstreiten,
produktiv umgelenkt werden durch die Frage nach
den Artikulationen des Einen im — und auf Kosten
bzw. zu Gunsten des — Anderen (133). Butler baut
diesen Ansatz aus zu einer Grundlage produktiver
Konflikte fiir eine Linke, die nicht einheitlich, aber
in einem perspektivischen Sinn »universell« ist
(1998, 36ff). Dies ist die befreiende Seite von Butlers
Eingriff. Sie plidiert fiir eine Art demokratische
Kohirenz (nach Grawmscr), die die einzelnen fiir sich
und ihre Identititen erarbeiten, ohne die Ausgren-
zungen durch unreflektierte Vereinheitlichung stets
zu wiederholen. Gegen die »Plinderung der Dritten
Welt« durch Feministinnen auf der Suche nach Bei-
spielen fiir die »universelle patriarchale Unterord-
nung der Frau« (1994, 134) schligt BUTLER vor, »die
Formen aufzufinden, in denen die Identifizierung in
das verwickelt ist, was sie ausschlief§t, und [...] den
Linien dieser Verwicklung zu folgen um der Land-
karte eines zukiinftigen Gemeinwesens wegen« (136).
Die Verflissigung der Kategorien ist nachvollziehbar;
allerdings hat die Vermeidung jedes Funktionalis-
mus fir die Frage der G den Nachteil, dass aus dem
Blick gerit, wie es tatsichlich auch um die Repro-
duktion der Menschen geht, eine Notwendigkeit,
aus deren Abstlitzung, Ermoglichung und gleichzei-
tiger Marginalisierung die von Butler entzifferten
Handlungen im Symbolischen, in Sprache, im Ima-
giniren ihre Virulenz erhalten.

Als Paradigma androzentrischer Sozialtheorie greift
Nancy Fraser Jirgen HABERMAS® Analyse der mo-
dernen Gesellschaft an. Hier wird das kapitalistische
okonomische System als »systemisch integriert«, die
Kleinfamilie dagegen als »sozial integriert« aufge-
fasst (1981, Bd. 1, 457, 477ff; Bd. 2, 256, 266). An
Habermas® Modell der unterschiedlichen Bereiche
materieller und symbolischer Reproduktion zeigt
sie die vertane Moglichkeit auf, das Offentliche und
das Private in threm Wechselverhaltnis wirklich neu
zu verstehen. Es hindert daran, Familien als »Stitten
der Arbeit, des Tauschs, der Berechnung, der Vertei-
lung und Ausbeutung«, kurz: als 6konomische Sys-
teme zu analysieren (FRASER 1994, 183). Dass HABER-
Mas Kinderaufziehen als symbolisch, Lohnarbeit
dagegen als materiell auffasst, wahrend beide beides
sind, macht die Tatsache, dass er ersteres tiberhaupt
in sein Modell hineinnimmt, sogleich problematisch
und zum Stiitzargument fiir das private Kinderauf-
ziehen als Form weiblicher Unterordnung. FRASER
begreift die Schwichen dieses Konzepts als Unfahig-
keit, den »gender subtext« (Dorothy SMITH 1984)

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 523

524

der beschriebenen Beziehungen und Arrangements
zu thematisieren. Alle vermittelnden Personifikatio-
nen seien aber geschlechtlich bestimmt: »Gekimpft
wurde um einen Lohn [...] als Bezahlung eines Mannes
zum Unterhalt seiner 6konomisch abhiangigen Frau
und Kinder« (Fraser 1994, 190). Mit Carol PATEMAN
(1985) zeigt Fraser: Frauen sind in der Erwerbs-
arbeit nicht abwesend, sondern anders prisent: z.B.
reduziert auf Weiblichkeit, hiufig auf sexualisierte
Bedienstete (Sekretarinnen, Hausangestellte, Verkiu-
ferinnen, Prostituierte, Stewardessen); als Mitglieder
der helfenden Berufe mit miitterlichen Fihigkeiten
(wie Krankenschwester, Sozialarbeiterin, Grundschul-
lehrerin); als gering qualifizierte Arbeiterinnen auf
segregierten Arbeitsplitzen; als Teilzeitarbeiterinnen
unter Doppelbelastung von unbezahlter Hausarbeit
und bezahlter Arbeit, als Zusatzverdienerinnen. So
zeigt sich die offizielle Okonomie mit der Familie
nicht nur durch Geld gegen Ware verbunden, son-
dern auch durch die Minnlichkeit snormaler< Lohn-
arbeit. Umgekehrt sei der Verbraucher »im klassischen
Kapitalismus der Gefihrte und der Gehilfe des Ar-
beitenden«, und »Werbung hat [...] aufbauend auf
der Weiblichkeit des Verbrauchersubjekts eine ganze
Trugwelt der Begehrlichkeit entwickelt« (191). Dies
ist freilich produktabhingig, und Anderungen in
dieser Branche, die auch Manner ansprechen, kimpfen
nicht nur mit den Zuschreibungen des Weiblichen,
wie Barbara EHRENREICH (1984) in einer Analyse des
Playboy zeigt. Im Arsenal der Akteure fehlt bei
HaserMas die Kinderbetreuerin, kritisiert FRASER
weiter, die er gleichwohl bei seiner Funktionsbestim-
mung von Familie in einer Hauptrolle unterstellen
muss. Thre Berlicksichtigung hitte die zentrale Be-
deutung von G fir die »institutionelle Struktur des
Kapitalismus« (192) zeigen konnen. Die »Staatsbtir-
gerrolle«, diese Scharnierstelle zwischen Privatheit
und Offentlichkeit, ist selbstverstindlich mannlich —
sie bezieht sich auf den Teilnehmer am politischen
Diskurs und natiirlich auf den Soldaten als Verteidi-
ger des Gemeinwesens und Beschutzer von Frauen,
Kindern und Alten. HABERMAS entgehe, wie die
Schutz/Angewiesenheitsstruktur alle Institutionen
durchzieht und wie schliefflich »die Konstruktion
maskulin- und feminingeschlechtlicher Subjekte be-
notigt wird, um jede Rolle im klassischen Kapitalis-
mus auszuftllen« (195).

FraSER benutzt den Begriff G nur marginal, wobei
er durch die Ubersetzung »das G« vollends beiliufig
wird (vgl. 211). Thre zentralen Begriffe sind Ge-
schlechtsidentitit und Geschlecht; daher fillt sie mit
ihrer Forderung nach »geschlechtersensitiven Katego-
rien« (196) hinter die eigene Analyse zurtick. Schlief3-
lich zeigte auch sie Praxen auf, die die Menschen zur

HKWM 5, 2001

Reproduktion ihres Lebens eingehen. Sie schligt vor,
>Arbeiters, >Verbrauchers, sLohn< als geschlechter-
okonomische Konzepte zu begreifen und >Staatsbiir-
ger<als geschlechterpolitisches. Aber von den gesell-
schaftlichen Produktionsverhiltnissen bekommt man
so nur die geschlechtstypischen Effekte in den Blick.
So geraten die offenen Fragen, die Fraser aus der um-
fangreichen Auseinandersetzung gewinnt, vergleichs-
weise harmlos: soll eine kiinftige Gesellschaft, die
nicht auf Unterordnung von Frauen beruht und daher
keine feste Zuschreibung in den Konstruktionen von
Minnlichkeit und Weiblichkeit braucht, alle Arbeit
unter der Form der Lohnarbeit konzipieren, oder
sollte der politische Teil der Gesellschaft (HaBERMAS’
Staatsbiirgerrolle) dadurch ausgedehnt werden, dass
Kinderaufziehen als Verpflichtung aller einbezogen
wird? — Frasers Kritik ist zugleich ihre Antwort auf
die »dual economy debate«, deren »grundlegende
Trennung von Kapitalismus und Patriarchat, Klasse
und Geschlecht« im Unklaren gelassen hatte, »wie
sie wieder zusammengebracht werden sollten« (19f).
Feministische Soziologie. — Versuche, feministische
Forschung gesellschaftstheoretisch anzulegen, ope-
rieren mit dem Begriff G. Fiir Ursula Beer (1990)
verengt sich »das G« durchweg auf »generativen Be-
standserhalt« oder »generative Reproduktion«. Als
solches >Strukturelement« (77) will sie es in die MARX-
sche Gesellschaftstheorie einschreiben und diese,
wenn notig, entsprechend umbauen. Sie begreift sie
im Grunde als Strukturtheorie, zentraler Begriff ist
»Totalitit« (70ff). »Die Produktion des Lebens«
schirmt sie begrifflich ab gegen empirische Praxen.
Es geht ihr nicht um Praxisverhiltnisse, sondern um
den Stellenwert, den etwa die Gebirfihigkeit von
Frauen (das G) in einer Strukturtheorie der Gesell-
schaft hat. Der Blick geht von oben auf eine theoreti-
sche Ordnung, in der den Individuen ein >kategorialer«
Platz zugewiesen wird. Dass diese in Wirklichkeit
widerstindig oder fligsam ihre Leben gestalten, wird
ausgeblendet. Die fir »empirische« Zwecke vor-
geschlagenen Begriffe erlauben eine soziologische
Untersuchung nur um den Preis, die Widerspriiche,
in die sich die wirklichen Menschen verwickeln, zu
marginalisieren: »Ausdifferenzierung von Arbeits-
bereichen« (52) bleibt vage; »nicht marktvermittelte
Arbeitsformen/Produktion« (73, 76f) 16st nur schein-
bar das Problem der Hausarbeitsdebatte, da in diese
Summe ja nicht blof§ Tatigkeiten der Reproduktion
des Lebens, sondern auch z.B. linke Theorie, Garten-
arbeit, Kegeln, Ehrenamtliches aller Art eingehen.
Regina BECKER-ScHMIDT und Gudrun-Axeli KNAPP
(1995) wollen die Begrenztheit feministischer For-
schung, die sich in der Analyse der Konstruktion von
Geschlecht festgefahren habe, kritisch tiberwinden.

© InkriT — www.inkrit.de



525

526 Geschlechterverhiltnisse

Datfiir soll »das G« ins Zentrum feministischer Sozio-
logie riicken. Forschungsfrage ist, wie die Mann-
Frau-Beziehungen »in bestimmten historischen Kon-
stellationen gesellschaftlich organisiert sind« (7),
»inwieweit Ubergreifende Zusammenhinge und
Bedingungen das Verhiltnis der Geschlechter beein-
flussen« (8) und umgekehrt, wie »Geschlechter-
beziehungen« auf Gesellschaft zurtickwirken. Die
Formulierung bleibt strukturtheoretisch in der Logik
von Ursache und Wirkung. Auf diese Weise scheinen
die Geschlechter selbst fixiert und Gesellschaft als
eine Art Rahmen gefasst, innerhalb dessen mensch-
liche Bezichungen blof stattfinden. Die Rede ist vom
»Geschlechterarrangement« (nach GorrmAN 1994),
von »Verfasstheit von G« oder, fiinf Jahre spiter die
Schwierigkeit durch Sprachflucht umgehend, »Gen-
der-Relationen« (2000, 45). Um die blof psycholo-
gisierende Erforschung von >Geschlechterbeziehun-
gen< zu lberwinden, fassen BECKER-SCHMIDT und
Knarp diese als »kulturell, politisch und 6konomisch«
(1995, 18) und beziehen sie auf » Austausch« in » Ar-
beit, Leistungen, Bediirfnisbefriedigungen« (17f) oder
auf » Ausschluss« »von Riumen, Praxisfeldern, Res-
sourcen, Ritualen«. Im Unterschied hierzu gelten
ithnen die G als »Herrschafts- und Machtzusammen-
hinge, in denen die gesellschaftliche Stellung der
Genus-Gruppen institutionell verankert und verste-
tigt wird« (18). G treten auf diese Weise zur Gesell-
schaftsreproduktion wie eine Art Verwaltungsappa-
rat hinzu; sie sind extra zu studieren und scheinen
nach eigenen Gesetzen zu funktionieren, die durch
die gesamtgesellschaftliche Reproduktion lediglich
modifiziert werden konnen.

Im Vorwort zu BECKER-ScHMIDT/KNAPP (2000)
heifit es zur Verwendung von Singular und Plural bei
G: »Wenn wir die wechselseitige soziale Bezogenheit
der Genusgruppen ausdriicken wollen, [...] macht
epistemologisch nur der Begriff >Geschlechterver-
hiltnis< einen Sinn. Stoflen wir empirisch auf allen
sozialen Ebenen einer Gesellschaft auf Zustinde der
Disparitat, stellen sich [...] alle Geschlechterord-
nungen als auf dhnlichen Verhiltnisbestimmungen
beruhend heraus, so ist ebenfalls die Einzahl geboten.
[...] Der Plural ist angesagt, wenn wir [...] internatio-
nale Variabilitit ins Auge fassen.« (154, Fn 38) Die
Anbindung des Begriffs G ans Internationale wird
durch »ethnographische Vielfalt« begriindet; mit
»das G« ist eine kulturelle Anordnung als Ausdruck
der Struktur (Sozialgefiige, Symbole) gemeint. Ge-
sellschaft kann in dieser Weise kaum praktisch ge-
dacht werden, obwohl angestrebt ist, Struktur und
Handlung uber den Begriff »Konnexionen« (40)
irgendwie zusammenzubringen. In Anlehnung an
BEER (1990) wird versucht, die Gleichheit bestimmter

HKWM 5, 2001

Mechanismen in unterschiedlichen Bereichen (hier
Familien, Gesinde- und Dienstvertragsrecht) »als
Ausdruck der Struktur von Produktionsverhiltnis-
sen« (165) zu fassen. Oder es sollen patriarchalische
Bevolkerungspolitik, geschlechtliche Arbeitsteilung
und minnerbiindlerische Politik den Komplementir-
gedanken fundieren, Geschlecht als Strukturkatego-
rie zu denken. Die Vielfalt, Diskrepanz, ja Gegen-
laufigkeit menschlicher Praxen zu untersuchen,
wird durch solches Ausdrucksdenken allerdings
blockiert. — Am Ende restimiert BECKER-SCHMIDT:
»Es ist der feministischen Forschung bisher nicht
gelungen, eine Theorie der G zu entwerfen, die fihig
wire, alle Ursachenkomplexe und Motivzusammen-
hinge aufzuschliisseln, welche sich in den Relationen
zwischen den Geschlechtergruppen verschrinken.«
(61) Allerdings bleibt der Anspruch, »alle Motive
und Ursachen aufzuschliisseln«, selbst in der unein-
16sbaren Vorstellung befangen, es sei moglich, solches
theoretisch zu entwerfen, statt die Praxen der Men-
schen in der Organisation ihres Lebens und seiner
Reproduktion zusammenhingend zu erforschen.

Ménnerforschung. — Hier weist Robert CONNELL
dem Begriff G einen fundamentalen Status zu:
»Knowledge of masculinity arises within the project
of knowing gender relations.« (1995, 44) Er erkennt,
dass es nicht sinnvoll ist, von Geschlechtern zu spre-
chen, ohne ihre Begriindung historisch auf die Frage
der Reproduktion der Gattung zu beziehen, an der
sich »one of the major structures of all documented
societies« (72) bildet. Connell nimmt an, dass »Defi-
nitionen von Minnlichkeit zutiefst verwoben sind
mit 6konomischen Strukturen und der Geschichte
von Institutionen« (1999, 48), und geht davon aus,
dass in kapitalistischen Produktionsverhiltnissen
der Bereich der menschlichen Reproduktion dem
der Lebensmittelproduktion (im weiten Sinn) unter-
geordnet ist.

10. G als >Verhiltnisse, die die Menschen in der Pro-
duktion ihres Lebens eingehen¢, sind immer Pro-
duktionsverhiltnisse, wie Produktionsverhiltnisse
umgekehrt immer auch G sind. Die Doppelung der
>Produktion« in die von Leben (im weitesten, Auf-
zucht und Pflege umfassenden Sinn) und die von
Lebensmitteln (im weitesten, die Produktionsmittel
umfassenden Sinn) war Ausgangspunkt der histori-
schen Verselbstandigung der letzteren zum System
der Okonomie und - im Kapitalismus — ihrer Domi-
nanz iber die Lebensproduktion. Der Staat stabili-
siert diese Dominanz, indem er dafiir sorgt, dass sie
nicht thre Grundlage zerstort. Fir die Analyse von
Produktionsverhiltnissen muss die Kodierung des
Ganzen mit Uberdeterminierungen, Artikulations-

© InkriT - www.inkrit.de



Geschlechterverhiltnisse 527

528

beziehungen, Abhingigkeiten betrachtet werden. G
als Produktionsverhiltnisse zu erforschen, verlangt
eine differenzierte Verbindung historisch-vergleichen-
der und auf Uberginge achtender Studien mit gesell-
schaftstheoretischen und subjektwissenschaftlichen
Analysen. Fir all diese Aspekte besteht Klirungs-
bedarf.

Die Entwicklung und kapitalistische Verwertung
der Gentechnologie verschiebt nun aber, wo sie in
die menschliche Reproduktion eingreift, die Grenze
zwischen Lebens- und Giiterproduktion so entschei-
dend, dass der Zusammenhang der G als Produktions-
verhiltnisse neu gedacht werden muss. Konnte bis-
lang davon ausgegangen werden, dass Kapitalismus
sich zu seiner Verbreitung die residuale >hiusliche
Produktionsweise< der Familie unterwirft bzw. auf
ihr gedeiht, so schiebt die kapitalistische Industrie
thre Grenzen vor bis hinein in die Geschlechts-
korper und ihre Fortpflanzung. Vorldufer war die
Transplantationsmedizin, die den Korper zur ver-
wertbaren Organressource machte und dem Geschift
wie dem Verbrechen ein neues Betitigungsfeld
erschlossen hat. Die Reproduktionsmedizin hat die
Grenze weiter verschoben. Samen, Eier, Embryos
werden zur Ware, Befruchtung, Qualifizierung und
Einnistung zur kiuflichen Dienstleistung. Die Gebir-
fahigkeit kann verkauft werden wie die Arbeitskraft
oder wie die Nutzungsrechte am Korper zur sexuel-
len Befriedigung. Solange die Hervorbringung von
Kindern nicht-kapitalistisch organisiert war, tauch-
ten Frauenschutz und Kontrolle tiber den Frauen-
korper als zwieschlichtige Dimension der Produkti-
onsverhiltnisse auf. Nun aber werden seine Organe —
wie zuvor der minnliche Same — selbst Rohstoff
oder Produktionsmittel einer Produktionsweise, die
den bisherigen Individualititsformen der Hausfrau,
der Geschiftsfrau, der Lohnarbeiterin, der Prostitu-
ierten, in denen die Geschlechtskorper je verschieden
agieren und zueinander positioniert sind, eine weitere
Form, die der >Leihmutter< hinzugeftigt hat. Dies ist
der Beginn einer Entwicklung, deren Auswirkung
auf die G kunftiger Analyse und emanzipatorischer
Politik die Aufgaben stellt. In G, in denen Frauen
mit der Fahigkeit zur Mutterschaft und den entspre-
chenden Schutz- und Blockierungsstrategien, die
gesellschaftliche Einmischung im Groflen abgemark-
tet war, kann die Durchkapitalisierung der Fort-
pflanzung alle Grenzen in Bewegung bringen.

Zu Beginn der zweiten Frauenbewegung hefteten
sich an die Reproduktionstechnologie Befreiungs-
hoffnungen. Shulamith FiresToNE (1975) hielt Re-
tortengeburten fiir eine unerlissliche Revolution,
da sie Frauenunterdriickung als biologisch determi-
niert begriff. Donna HARAWAY schlug in einem heftig

HKWM 5, 2001

umstrittenen Manifest vor, die »Gentechnologie
sozialistisch-feministisch zu unterwandern«, »das
Durcheinandergeraten aller Grenzen (wie denen zwi-
schen Mensch und Maschine) zu genieflen und sie
verantwortungsbewusst mit abzustecken« (1984/
1995, 165). Als heraufziehende »Informatik der Herr-
schaft« begriff Haraway die »Ubersetzung der Welt
in ein Kodierungsproblem, in einer Suche nach [...]
einem Universalschliissel, der alles einer instrumen-
tellen Kontrolle unterwirft« (167). Da Frauen in den
bisherigen Grenzbefestigungen mehr verloren als ge-
wonnen haben, sollen sie sich nicht auf Mutterschaft,
menschliche Wiirde und dhnlich »unschuldige« Posi-
tionen zuriickziehen, sondern das der kapitalis-
tischen Inbetriebnahme geschuldete Ausmaf dieser
»Informatik der Herrschaft« und die darin steckende
Gewalt gegen Frauen offensiv mit »eigener biotech-
nologischer Politik« beantworten (169) und die Pro-
bleme der Gentechnologie unter Beriicksichtigung
von Geschlecht, Rasse und Klasse sowie von Arbeit,
Armut, Gesundheit und wirtschaftlicher Macht
offentlich verhandeln. Zu einem wichtigen Medium
solcher Verhandlung wurden feministische Science-
Fiction-Romane (Joanna Russ, Ursula K.LEGUIN,
Marge PiErcy). Hier wurde soziologische Phantasie
entwickelt, wie eine Umwilzung der G durch die
technologische und 6konomische Entwicklung im
besten wie im schlimmsten Fall aussehen konnte,
wenn sich die Bindung der Mutterschaft an den weib-
lichen Korper auflost, wenn Traiume vom Ende aller
Ursprungsmingel in Gestalt >fehlerloser< Kinder wie
zum Umtausch berechtigender Waren kapitalistisch
bedient werden oder die Mensch-Maschine-Grenze
durchlassig wird. Hier wird die drohende Zerstorung
der Erde durch die neoliberale Entfesselung eines
wilden Kapitalismus antizipatorisch erkundet. Eine
Welt, in der alles dem Profitprinzip unterworfen
wird, lisst sich nicht ohne wachsende Selbstzer-
storung aufrechterhalten.

BIBLIOGRAPHIE: ARBEITSGRUPPE ETHNOLOGIE WIEN, Von
fremden Frauen. Frausein und Geschlechterbeziehungen
in nichtindustriellen Gesellschaften, Frankfurt/M 1989;
J.J.BACHOFEN, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung iiber
die Gynaikokratie der alten Welt nach ibrer religiosen
und rechtlichen Natur (1861), Frankfurt/M 1975; V.M.
BADER, »Benétigt der Kapitalismus das Patriarchat?«, in:
EuS — Ethik und Sozialwissenschaften, 4. Jg., 1993, H. 3,
2271f; M. BARRETT, Das unterstellte Geschlecht, Berlin 1983;
S.DE BEAUVOIR, Das andere Geschlecht (1949), Reinbek
1960; R.BECKER-SCHMIDT u. G.-A.KNarp (Hg.), Das Ge-
schlechterverhilinis als Gegenstand der Sozialwissen-
schaften, Frankfurt/New York 1995; dies., Feministische
Theorien zur Einfiibrung, Hamburg 2000; R.BECKER-
ScuHMIDT, »Frauenforschung, Geschlechterforschung,
Geschlechterverhiltnisforschung«, ebd., 14-62; U.BEER,
Geschlecht, Struktur, Geschichte. Soziale Konstituierung

© InkriT — www.inkrit.de



529

530 Geschlechterverhiltnisse

des Geschlechterverhbiltnisses, Frankfurt/New York 1990;
dies., »Die kleinen Fallstricke von groffen Entwiirfenc, in:
EuS, 4. Jg., 1993, H. 3, 230ff; C.BENARD u. E. SCHLAFFER,
Die Grenzen des Geschlechts. Anleitungen zum Sturz des
internationalen Patriarchats, Reinbek 1984; H.BILDEN,
»Geschlechtsspezifische Sozialisation«, in: K. Hurrelmann
u. D.Ulich (Hg.), Handbuch der Sozialisationsforschung,
Weinheim/Basel 1980, 777-812; E.BrocH, »Bachofen,
Gaia-Themis und Naturrecht«, in: ders., Naturrecht und
menschliche Wiirde, Frankfurt/M 1961 (GA 6), 115-29;
ders., »Astralmythos und babylonisch-agyptischer Ein-
schlag«, in: ders., Atheismus im Christentum, Frankfurt/
M 1968, 254-58; J.BUTLER, »Phantasmatische Identifizie-
rung und die Annahme des Geschlechts«, in: Inst. f. Sozial-
forschung (Hg.), Geschlechterverhiltnisse und Politik,
Frankfurt/M 1994, 101-38; dies., »Merely Culturals, in:
NLR 227, 39. Jg., 1998, 33-44; ].COLLIER u. M.ROSALDO,
»Politics and Gender in Simple Societies«, in: S.H.Ortner
u. H.Whitehead (Hg.), Sexual Meanings. The cultural
construction of gender and sexuality, Cambridge 1981,
275-329; R.CONNELL, Masculinities, Cambridge 1995 (dt.:
Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von Mdinn-
lichkeiten, Opladen 1999); G.DIETRICH, »Die unvollendete
Aufgabe einer marxistischen Fassung der Frauenfrage«, in:
Projekt Sozialistischer Feminismus, Geschlechterverhilt-
nisse, Berlin/W 1984, 24-41; G.Durrg u. P.P.REY, »Reflec-
tions on the Relevance of a Theory of the History of Ex-
change«, in: D.Seddon (Hg.), Relations of Production.
Marxist Approaches to Economic Anthropology, London
1978, 171-208; B.EHRENREICH, The Hearts of Men: Ame-
rican Dreams and the Flight from Commitment, New
York 1984; Z.E1sENsTEIN (Hg.), Capitalist Patriarchy and
the Case for Socialist Feminism, New York 1979; A.
FERGUSON, »Women as a New Revolutionary Class«, in:
P.Walker (Hg.), Between Labor and Capital, Boston 1979,
279-309; S.FIRESTONE, Frauenbefreiung und sexuelle Re-
volution, Frankfurt/M 1975; N.FRASER, Widerspenstige
Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt/M 1994;
M.GODELIER, Okonomische Anthropologie. Untersuchun-
gen zum Begriff der sozialen Struktur primitiver Gesell-
schaften, Reinbek 1973; E.GOFEMAN, Interaktion und
Geschlecht, Frankfurt/M 1994; O.pE GOUGES, »Deklara-
tion der Rechte der Frau und Birgerin« (1791), in: H.
Schroder (Hg.), Die Frau ist frei geboren. Texte zur Franen-
emanzipation, Bd. I: 1789-1870, Miinchen 1979, 32-49;
J.-HABERMAS, Theorie des kommunikativen Handelns, 2
Bde., Frankfurt/M 1981; D.HARAWAY, »Lieber Kyborg als
Gottin! Fiir eine sozialistisch-feministische Unterwande-
rung der Gentechnologie« (1984), in: dies., Monstrose
Versprechen, Hamburg 1995, 165-84; dies., »Geschlecht,
Gender, Genre. Sexualpolitik eines Wortes«, in: K.Hauser
(Hg.), Viele Orte iiberall?, Berlin/W-Hamburg 1987, 22-
41; O.HARRIS u. K. YOUNG, »Engendered Structures: Some
Problems in the Analysis of Reproduction«, in: J.S.Kahn
u. J.R.Llobera (Hg.), The Anthropology of Pre-Capitalist
Societies, London-Basingstoke 1981, 109-47; H.HART-
MANN, »The Unhappy Marriage of Marxism and Femi-
nism: Towards a More Progressive Union«, in: L.Sargent
(Hg.), Women and Revolution, Boston 1981; FE.Haug,
»Knabenspiele und Menschheitsarbeit«, in: ExS, 4. Jg.,
1993, H. 3, 215-23 (iiberarb. in: dies., Frauen-Politiken,
Hamburg 1996, 125-54); dies., »Gramsci und die Pro-
duktion des Begehrens«, in: Psychologie und Gesell-
schaftskritik, 18. Jg., 1998, Nr. 86/87, 75-91; W.FE.Haug,
»Geschlechterverhiltnisse in der Philosophiex, in: ders.,

HKWM 5, 2001

Elemente einer Theorie des Ideologischen, Berlin-Hamburg
1993, 204-08; H.HEIsE, »»Am Anfang steht die Unterwer-
fung< (der Frauen)?«, in: EuS, 4. Jg., 1993, H. 3, 235{f; A.
KoLLoNTAL, Die nene Moral und die Arbeiterklasse (Berlin
1920), Miinster 1978; P.LAFARGUE, Geschlechterverhalt-
nisse. Ausgewdhlte Schriften, hgg. v. F.Keller, Hamburg
1995; J.-ELAFITAU, Moeurs des samvages américains.
Comparées aux moeurs des premiers temps (1724), Paris
1983; R.LANDES, The Ojibwa woman, New York 1938;
E.LEACOCK, »Der Status der Frauen in egalitiren Gesell-
schaften. Implikationen fir die soziale Evolution«, in:
AG Ethnologie 1989, 29-67; 1.LENz, »Geschlechtssym-
metrische Gesellschaften. Neue Ansitze nach der Matri-
archatsdebatte«, in: dies. u. U.Luig (Hg.), Franenmacht
ohne Herrschaft. Geschlechterverhiltnisse in nichtpatri-
archalen Gesellschaften, Frankfurt/M 1995, 26-87; C.LEvI-
STRAUSS, Strukturale Anthropologie, 2 Bde., Frankfurt/M
1971 u. 1975; ders. Mythos und Bedeutung, Frankfurt/M
1980; U.LuiG, »Sind egalitire Gesellschaften auch ge-
schlechtsegalitir?«, in: I.Lenz u. dies. (Hg.), Frauenmacht
ohne Herrschaft, Frankfurt/M 1995, 88-169; C.P.Mac
CORMACK, »Natur, Kultur und Geschlecht: Eine Kritik«,
in: AG Ethnologie 1989, 68-99; R.McDONOUGH u.
R.HARRISON, »Patriarchy and relations of production,
in: A.Kuhn u. A.-Wolpe (Hg.), Feminism and Materialism.
Women and Modes of Production, London u.a. 1978; C.
MEILLASSOUX, Die wilden Friichte der Fraun. Uber héusliche
Produktion und kapitalistische Wirtschaft, Frankfurt/M
1983; ders., »Anthropologie«, in: HKWM, Bd. 1, 1994,
309-20; J.S.MiLL, H.TayLor MiLL, H.TAYLOR, Die Horig-
keit der Fran (1869), Frankfurt/M 1997; M. MOLYNEUX,
»Androzentrismus in der marxistischen Anthropologiex,
in: AG Ethnologie 1989, 100-36; J.MITCHELL, Psycho-
analysis and Feminism, New York 1974; L.H.MORGAN,
Die Urgesellschaft. Untersuchungen iiber den Fortschritt
der Menschheit aus der Wildnis durch die Barbarei zur
Zivilisation, Fulda 1987 (Ancient Society, New York 1877);
S.H.ORTNER, »Is Female to Male as Nature Is to Culture?«,
in: M.Z.Rosaldo u. L.Lamphere (Hg.), Woman, Culture,
and Society, Stanford 1974, 67-88; C.PATEMAN, »The Per-
sonal and the Political: Can Citizenship Be Democratic?«,
in: Univ. of California (Hg.), The Jefferson Memorial Lectu-
res, Berkeley 1985; L.PHELPS, »Patriarchy and Capitalism«,
in: Quest, 2.2., 1975; P.W.RECH, »Eine/Meine Paraphrase
als »das Ende vom Lied««, in: E«S, 4. Jg., 1993, H. 3, 258ff;
1.ROSING, Geschlechtliche Zeit — Geschlechtlicher Raum,
Heidelberg 1999; M.Z.R0osALDO, »Woman, Culture, and
Society«, in: dies. u. L.Lamphere (Hg.), Woman, Culture,
and Society, Stanford 1974, 17-42; S.RowBoTHAM, Women’s
Consciousness, Men’s World, Harmondsworth 1973; D.
SmrtH, The Gender Subtext of Power, Toronto 1984; E.
TERRAY, Zur politischen Okonomie der sprimitiven: Gesell-
schaften, Frankfurt/M 1974; V.WooLF, Three Guineas,
London 1938 (dt. Miinchen 1978); .M.YOUNG, »Socialist
Feminism and the Limits of Dual Systems Theory«
(1981), in: R.Hennessy u. C.Ingraham, Materialist Femi-
nism, London 1997, 95-106; C.ZETKIN, »Die neue Fami-
lie«, in: dies., Ausgewdihite Reden und Schriften, Bd. I,
Berlin/DDR 1960.

Fricea Hauc

O Anthropologie, Arbeit, Familienarbeit/Hausarbeit,
Frauenarbeit, Frauenbewegung, Frauenfrage, freie Liebe,
Geist, Gemeinwesen, gender mainstreaming, Gentechno-
logie, Gesamtarbeit, Geschichte, Geschlecht, Geschlechter-

© InkriT - www.inkrit.de



531

532

demokratie, Geschlechtervertrag, geschlechtsegalitire Ge-
sellschaften, gesund/krank, Gleichheit, Gleichstellungs-
politik, Hausarbeitsdebatte, Hausfrau, hiusliche Produk-
tionsweise, Herrschaft, Klassen, Korper/Leib, Matriarchat/
Mutterrecht, Miitter, Patriarchat, Periodisierung der Ge-
schichte, privat/6ffentlich, Produktionsverhiltnisse, Pro-
duktionsweise, Produktivkrifte, Rechte, Reproduktions-
arbeit, Reproduktionsverhiltnisse, reproduktive Rechte,
Revolution, Sexualitit, Subsistenzproduktion, Sufraget-
ten, Tausch, Theorie der gesellschaftlichen Entwicklung,
Ungleichzeitigkeit, urspriingliches Gemeinwesen, Ver-
wandtschaft, vorkapitalistische Produktionsweisen

HKWM 5, 2001

© InkriT — www.inkrit.de





