
Geschlechterverhältnisse000 000493 494

Geschlechterverhältnisse
A: – E: gender relations. –
F: rapports de sex R: –
S: . – C:

›G‹ ist als Wort in vielen Bereichen geläufig, doch
kaum je begrifflich scharf gefasst. Zugleich mit der
Diskussion unterschiedlicher Auffassungen ist daher
die begriffliche Klärung von ›G‹ voranzubringen.
Der Begriff soll tauglich sein, die Einspannung der
Geschlechter in die gesellschaftlichen Gesamtverhält-
nisse kritisch zu untersuchen. Er setzt voraus, was
Resultat der zu untersuchenden Verhältnisse ist: die
Existenz von ›Geschlechtern‹ im Sinne der je histo-
risch vorfindlichen Männer und Frauen. Die Komple-
mentarität bei der Fortpflanzung ist die natürliche
Basis, auf der im historischen Prozess sozial geformt
wird, was als ›natürlich‹ zu gelten hat. In dieser Weise
kommen die Geschlechter als Ungleiche aus dem
Gesellschaftsprozess, wird ihre Nicht-Gleichheit zur
Grundlage weiterer Überformungen und werden G
fundamentale Regelungsverhältnisse in allen Gesell-
schaftsformationen. Kein Bereich kann sinnvoll unter-
sucht werden, ohne die Weise, wie G formen und
geformt werden, mit zu erforschen. Sieht man – wie
traditionell üblich – davon ab, setzt sich in der Regel
die spontane Abbildung aller Verhältnisse als männ-
liche durch. Dagegen zu opponieren und die Erfor-
schung der ›vergessenen Frauen‹ in die Wissenschaften
hineinzuzwingen, ist Verdienst des Feminismus des

letzten Drittels des 20. Jh. Freilich wird dabei häufig
im Ansatz der Blick verstellt durch die Phänomeno-
logie der Männer und Frauen, wie sie als Effekt von
G in Beziehung zueinander auftreten, was die Ana-
lyse auf Zwischenmenschliches zieht, als sei dies aus
sich selbst heraus begründbar. Im Deutschen ist dies
v.a. deutlich, wenn G in den Singular rückt: das Ge-
schlechterverhältnis, wie dies in fast allen Arbeiten
geschieht. (Von den 145 einschlägigen Titeln, die einer
Internet-Recherche zufolge in den Jahren 1994-2000
in deutscher Sprache erschienen sind, benutzen nur
vier den Begriff im Plural. Im Angelsächsischen ist
ausschließlich der Pluralbegriff gebräuchlich, dafür
wird »gender« nur im Singular verwendet.) Die Ein-
zahl mag angemessen sein, wenn es um den Proporz
von Männern und Frauen in ausgewählten Bereichen
geht. Wer sie im weiteren Sinn gebraucht, tut sich in
der Folge schwer, eine unterstellte Festigkeit dessen,
was Geschlechter sind, zu unterlaufen. Um den Begriff
so zu fassen, dass er dem Beweglich-Veränderlichen
seines Gegenstands Rechnung tragen kann, ist der
Plural angemessen. Im umfassendsten Sinn sind G
wie Produktionsverhältnisse vielschichtige Praxisver-
hältnisse. Ihre Analyse nimmt sowohl die Formierung
der Akteure als auch die Reproduktion des gesell-
schaftlichen Ganzen in den Blick.

1. Die Französische Revolution bildet die Bühne,
auf der Olympe Marie DE GOUGES, 1748 geboren und
1793 wegen ihrer Aufrufe und der Organisation von
Frauenclubs hingerichtet, mit einem Manifest »für
die Rechte der Frau und Bürgerin« (1791) aufgetreten
ist. Ohne über einen Ausdruck wie ›G‹ zu verfügen,
denkt sie der Sache nach die gesamtgesellschaftliche
Reproduktion durch sie bestimmt. Öffentliches Elend
und Korruptheit der Regierungen erklärt sie für ein
Produkt der »Rechtlosigkeit der Frauen« (36). »Eine
Revolution bereitet sich vor, die den Geist und die
Seele des einen und des anderen Geschlechts anhebt,
und alle beide werden in Zukunft am Gemeinwohl
mitwirken.« (35) Ohne soziale und politische Gleich-
heit der Geschlechter wird die Revolution zur Farce.
Die Durchsetzung herrschaftsförmiger G geschieht
durch das Recht; so wird dieses auch Mittel der
Durchsetzung emanzipatorischer G sein. Die »wider-
natürliche« Herrschaft der Männer über die Frauen
leitet sie psychologisch ab: Der Mann »extravagant,
blind, [...] aufgeblasen und degeneriert, will [...] despo-
tisch über ein Geschlecht befehlen, das alle intellektu-
ellen Fähigkeiten besitzt« (35). Die wie Sklaven gehal-
tenen Frauen werden folglich aber als Sklaven über
Männer zu herrschen beginnen. (Friedrich NIETZSCHE

wird diesen Faden vom entgegengesetzten Standpunkt
aufnehmen, wenn er den Sklavenaufstand der Frauen

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000495 496

an die Wand malt.) Jene doppelte Verkehrung kenn-
zeichnet DE GOUGES als Inbegriff der allgemeinen Zer-
rüttung. Das weibliche Geschlecht, dessen Bildung
vernachlässigt wurde, entwickelte, da rechtlos, hin-
terlistige Formen von Herrschaft. Frauen werden so
mehr schädlich als gut; als ›politisches‹ Mittel setzen
sie ihren Charme zur korrupten Macht über Männer
ein; ihre Waffe ist das Gift. Bei aller bisherigen Poli-
tik handelt es sich de facto um Frauenherrschaft im
Kabinett, in der Botschaft, in der Heeresführung,
in den Ministerien, in der Präsidentschaft, bei den
Bischöfen und Kardinälen, und »alles, was die Dumm-
heit der Männer ausmacht, [...] war der Habgier und
der Ambition des weiblichen Geschlechts unterwor-
fen« (41). De Gouges verfolgt mithin keinen Opfer-
diskurs; sie denkt früh das Ineinander von Herrschaft
und Unterdrückung bei Annahme einer grundsätz-
lichen Gleichbefähigung der Geschlechter. Hellsich-
tiger als spätere Feminismen diagnostiziert sie, dass
der Gedanke der sozialen Konstruktion der Ge-
schlechter den Zustand der Gesellschaft einbeziehen
muss. Die Form der G entscheidet über Sittlichkeit,
Gerechtigkeit und Freiheit. In verkehrten Verhältnis-
sen entwickeln sich Unmenschen. Dass die Frauen
ihre Schönheit als Hebel des Macht- und Gelderwerbs
nutzen, ist die Folge ihres Ausschlusses von der re-
gulären Teilhabe: »Doch müssen wir nicht zugeben,
dass in einer Gesellschaft, wo der Mann die Frau
gleich einem Sklaven von der afrikanischen Küste
kauft, ihr jeder andere Weg, Wohlstand zu erwerben,
verwehrt ist?« Ähnlich wird später BRECHT urteilen
(Me-ti, GW 12, 474).

DE GOUGES verknüpft Frauenunterdrückung mit
ihrer Funktion bei der Reproduktion der Gattung
und beides mit Erbrecht und fehlendem Recht der
Frauen auf freie Meinungsäußerung. Auf dem Boden
ihrer Unfreiheit (sie dürfen den Vater des Kindes
nicht nennen) werden viele Frauen und mit ihnen
die Kinder in die Armut abgeschoben, ideologisch
abgestützt durch bigotte Vorurteile gegen das öffent-
liche Bekenntnis zur Vaterschaft. »Der reiche kinder-
lose Epikureer findet nichts dabei, wenn er zu seinem
armen Nachbarn geht und dessen Familie vermehrt.«
(44) Die in Wahrheit stattfindende Vermischung
wird vertuscht zur Aufrechterhaltung der Klassen-
schranken. Aber auch die Ehe erklärt de Gouges für
»das Grab des Vertrauens und der Liebe« (43). Sie
fordert den Einzug von Frauen in die Nationalver-
sammlung (36), den Zugang zu allen öffentlichen
Ämtern für alle nach ihren Fähigkeiten sowie gleiche
Rechte in der Erwerbsarbeit. Über die Staatsausgaben
ist öffentlich Rechenschaft abzulegen, die Verwen-
dung der Haushaltsmittel von den Frauen nach ihren
Bedürfnissen einzuklagen. Ein »Gesellschaftsvertrag«

zwischen den Geschlechtern soll die freie Entschei-
dung der Individuen auf Grundlage von Zuneigung
sichern, bei Vermögensgemeinschaft und Anerken-
nung auch unehelicher Kinder. Die Gegner dieser
Politik sind »die Heuchler, die Prüden, der Klerus
und die ganze teuflische Gefolgschaft« (44).

Zur Schärfung eines Begriffs von G gewinnt man
aus DE GOUGES: Der Egalitarismus in Bezug auf die
Geschlechter ist heuristisch fruchtbar; Verhältnisse
der Unterordnung des einen Geschlechts führen zu
Unmenschlichkeit und Zerrüttung von Gesellschaft;
es ist wichtig, die Akteure in G in ihren jeweiligen
Macht- und Unterwerfungsstrukturen (Sklavenmoral)
und deren Folgen zu denken; das Recht als Form, in
der sich herrschende Verhältnisse reproduzieren, ist
in das Dispositiv der G einzuzeichnen. Der Zuwei-
sung der Reproduktion der Gattung als Privatsache
an Frauen anstelle einer gesellschaftlichen Lösung
kommt ein fundamentaler Stellenwert zu.

2. Mit dem Evolutionismus des 19. Jh. entstehen
ethnologische Studien über G in der Menschheits-
entwicklung. Sie beziehen sich zunächst auf Mutter-
recht und Vaterrecht. Die bekanntesten Vertreter sind
Johann Jakob BACHOFEN und Lewis Henry MORGAN.
Als Vorläufer gilt der Jesuit Joseph-Francois LAFITEAU

(1724), der die Vorstellung von Frauenherrschaft in
der Antike und bei indianischen Gruppen in Nord-
amerika mit spezifischen gesellschaftlichen Regu-
lationsformen wie autonomer Selbstregierung der
Dörfer und einer Art Rätesystem verbindet. Er zeigt
Zusammenhänge zwischen matrilinearen Erb- und
Abstammungssystemen, politischen Rechten von
Frauen und einem differenzierten Tätigkeitsspektrum,
das die Mütter-Zentrierung unterläuft.

ENGELS las für seine Schrift Ursprung neben den
MARXschen Exzerpten zu MORGAN v.a. BACHOFEN, der
am einflussreichsten für die Rezeption im Marxismus
wurde. Auf ihn bezogen sich u.a. Paul LAFARGUE,
August BEBEL, Franz MEHRING, Max HORKHEIMER,
Walter BENJAMIN, Ernst BLOCH, und er bestimmt
auch die Diskussion im späteren Feminismus.

BACHOFEN legt (zuerst 1861) Materialstudien auf der
Basis einer Relektüre vornehmlich antiker Mytho-
logie vor. Zentral ist die Vorstellung, dass das
mütterliche Prinzip sich in Liebe, Frieden, Freiheit,
Gleichheit, Humanität, Allgemeinheit äußert und
daher die auf Mutterrecht basierende Frauenherrschaft
den »gesitteten« Teil der Menschheitsgeschichte dar-
stellt. Die Entwicklung zeichnet er als gewaltsam-
umstürzlerischen dialektischen Prozess. Die mono-
game Ehe stellt er als Frauensieg nach langdauerndem
Kampf gegen den sie erniedrigenden Hetärismus
dar, ein Sieg, der schwierig zu erringen war, weil die

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000497 498

Ehe als ausschließliche Verbindung göttliches Gebot
verletzte, Hetärismus also auch als begleitende Sühne
auftrat. Entsprechend liest er die griechische Mytho-
logie als eine Geschichte des Kampfes zwischen den
eherechtlichen (Demeter) und ehebrecherischen (He-
tären) Kräften. Der strenge Weg von den Müttern
zur Frauenherrschaft konfligiert nach Bachofen mit
den sinnlichen und erotischen Dimensionen des
»weiblichen Lebens«; letztere untergraben das »deme-
trische Matronentum notwendig mehr und mehr [und
führen] zuletzt das Dasein wieder zu einem aphro-
ditischen Hetärismus zurück, der in der vollen Spon-
taneität des Naturlebens sein Vorbild erkennt« (39).
Der »Fortschritt von der mütterlichen zu der väter-
lichen Auffassung [bildet] den wichtigsten Wende-
punkt in der Geschichte des G.s« (47); »in der Her-
vorhebung der Paternität liegt die Losmachung des
Geistes von den Erscheinungen der Natur, [...] eine
Erhebung des menschlichen Daseins über die Gesetze
des stofflichen Lebens« (48). – Bachofens Kriterien
wurden für die weitere Debatte um Matriarchate be-
stimmend: Matrilinearität, Gruppensexualität mit
der Unmöglichkeit, den Vater zu bestimmen; soziale
und politische Gemeinschaftlichkeit, ergänzt durch
Gütergemeinschaft, und darunter das widersprüch-
liche Geschlechtsstereotyp der einerseits moralisch
überlegenen, andererseits naturhaften Weib-Mutter.
Letzteres dient im Weiteren dazu, das Mutterrecht
als Reich des Ursprungs zu verklären.

BACHOFEN benutzt den Begriff ›G‹ abwechselnd
im Singular oder Plural. Die Geschlechter denkt er
in ihren bestimmten Eigenschaften fixiert und be-
schränkt seine Deutungen vornehmlich auf rechtliche
und religiöse Formen. Ausgehend von einer festen
Zuschreibung dessen, was naturhaft weiblich und
männlich ist, ›findet‹ er in der antiken Mythologie
eben die gang und gäben Denkformen: die Entgegen-
setzung von Vernunft und Gefühl, Natur und Sinn-
lichkeit, Geist und Kultur. Hier lässt sich beobachten,
wie Frauenverehrung und schwärmerische Zuschrei-
bung an weibliche Natur als Kehrseite von Frauen-
unterdrückung fungieren kann, indem sie diese kom-
pensatorisch verklärt. – Ernst BLOCH diagnostiziert,
BACHOFENS Herz sei beim Matriarchat, sein Kopf
beim Patriarchat (1961, 119), sodass er am Ende den
verhassten Kommunismus als Rückkehr zu den
Müttern voraussagt. – Da Bachofen aus den ver-
himmelten Formen (Mythen, Religion) die wirk-
lichen Lebensverhältnisse ableitet statt umgekehrt,
bleibt die eigentliche Arbeit, Herrschaft und Unter-
werfung in den G und deren Austragungsformen in
Utopien zu entziffern, noch zu leisten.

MORGAN (1877) verbindet eine Relektüre antiker,
v.a. griechischer und römischer Quellen sowie des

Alten Testaments mit ethnologischen Berichten über
Stämme in Asien, Afrika sowie Nord- und Süd-
amerika (wesentlicher Bezug sind die Irokesen). Er
zeichnet zwei Geschichtslinien: den technisch-zivi-
lisatorischen Fortschritt (Erfindungen und Entde-
ckungen) und die Entwicklung der Institutionen von
der Gruppenehe zur monogamen Familie und zum
Staat. Die Beschreibung der Erfindungen schließt
Viehzucht, Ackerbau, Töpferei, das Gesamt des
menschlichen Lebens ein, da von den Fortschritten
im Lebensunterhalt die Frage der Ausbreitung der
Menschen über die ganze Erde abhing (Ausweitung
der Unterhaltsquellen). Morgan spricht nicht vom
Matriarchat, sondern von Matrilinearität; seine Haupt-
kriterien sind wirtschaftliche: gemeinsamer Boden-
besitz, gemeinsame Arbeit, kommunistischer Haus-
halt. Nach seiner Auffassung gab es eine Urgemein-
schaft, die aus Gleichen bestand. Die Herausbildung
privaten Eigentums führte zur Zersetzung der kol-
lektiven Strukturen. Ein Schwerpunkt seiner For-
schungen ist das Auseinander von Familienformen
und Verwandtschaftslinien; letztere begreift er als
passiv, Familie als aktiv, Verwandtschaftsstrukturen
als Fossile früherer Organisationsformen. Matrilineare
Formen interessieren Morgan, weil sie der Entste-
hung von Eigentum und seiner Anhäufung vorher-
gehen. – Von Morgan ist für eine Theorie von G zu
gewinnen, die Entwicklung der Produktivkräfte, der
Beschaffung des Lebensunterhalts und der Formen,
in denen Fortpflanzung und Aufzucht geregelt sind,
als miteinander verschränkt zu denken.

3. In seinem ersten Entwurf einer KrpÖ, den Ms 44,
spricht MARX von den »beiden Geschlechtern in
ihren sozialen Verhältnissen« (MEW 40, 479). Diese
Formulierung ist für eine Theorie der G tragfähig.
Der frühe ENGELS äußert sich zum Verhältnis der
Geschlechter, meint aber wesentlich die Beziehung
von Männern und Frauen zueinander. Beide, MARX

und ENGELS, orientieren seit ihren Frühschriften auf
herrschaftsfreie Mann-Frau-Beziehungen, die sie im
Fundament ihres gesellschaftlichen Emanzipations-
projekts verankern. Im Kontext des – FOURIER auf-
nehmenden – berühmten Satzes, der »Grad der weib-
lichen Emanzipation« sei »das natürliche Maß der
allgemeinen Emanzipation« (HF, MEW 2, 208), wird
das Prinzip aufgestellt, an der Entwicklung der Ge-
schlechterbeziehung die Entwicklung der Menschen
abzulesen, »weil hier im Verhältnis des Weibes zum
Mann, des Schwachen zum Starken, der Sieg der
menschlichen Natur über die Brutalität am eviden-
testen erscheint« (ebd.). Laut Ms 44 entscheidet sich
am »Verhältnis des Mannes zum Weibe«, »inwieweit
das Bedürfnis des Menschen zum menschlichen

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000499 500

Bedürfnis [...] geworden ist, inwieweit er in seinem
individuellsten Dasein zugleich Gemeinwesen ist«
(MEW 40, 535; Herv. getilgt).

Das Szenario der DI rückt die Problematik der
Geschlechter ins Zentrum. Unter den »Momenten«,
»die vom Anbeginn der Geschichte an [...] zugleich
existiert haben«, fungiert, dass »die Menschen, die
ihr eignes Leben täglich neu machen, anfangen, andre
Menschen zu machen, sich fortzupflanzen [...]. Diese
Familie, die im Anfange das einzige soziale Verhält-
nis ist, wird späterhin, wo die vermehrten Bedürf-
nisse neue gesellschaftliche Verhältnisse, und die
vermehrte Menschenzahl neue Bedürfnisse erzeugen,
zu einem untergeordneten« (DI, MEW 3, 29). Und
von Anfang an gilt: »Die Produktion des Lebens,
sowohl des eignen in der Arbeit wie des fremden in
der Zeugung, erscheint nun schon sogleich als ein
doppeltes Verhältnis – einerseits als natürliches,
andrerseits als gesellschaftliches Verhältnis –, gesell-
schaftlich in dem Sinne, als hierunter das Zusam-
menwirken mehrerer Individuen [...] verstanden
wird. Hieraus geht hervor, daß eine bestimmte Pro-
duktionsweise oder industrielle Stufe stets mit einer
bestimmten Weise des Zusammenwirkens oder ge-
sellschaftlichen Stufe vereinigt ist, [...] also die
›Geschichte der Menschheit‹ stets im Zusammen-
hange mit der Geschichte der Industrie und des Aus-
tausches studiert und bearbeitet werden muss.« (29f)
Unrealisiert bleibt dabei nur, dass dazu auch die
komplementäre Regel gelten muss, nämlich die poli-
tisch-ökonomische Geschichte nie in Abstraktion
von der Geschichte jenes natürlich-gesellschaftlichen
Verhältnisses zu studieren. Der Hinweis, dass »Fami-
lie« zu einem »untergeordneten Verhältnis« wird,
verlangt zudem, den Prozess dieser Unterordnung
eigens zu untersuchen. Die DI gibt eine Reihe von
Hinweisen, wie die Entwicklung in diesem Bereich
vorangeht. Als fundamental gilt die »ungleiche, so-
wohl quantitative wie qualitative Verteilung der Arbeit
und ihrer Produkte [...], also das Eigentum, das in
der Familie, wo die Frau und die Kinder die Sklaven
des Mannes sind, schon seinen Keim, seine erste
Form hat« (32). Die »latente Sklaverei in der Familie«
wird begriffen als »das erste Eigentum«, wobei die
Autoren hervorheben, dass dieses »hier schon voll-
kommen der Definition der modernen Ökonomen
entspricht, nach der es die Verfügung über fremde
Arbeitskraft ist« (ebd.). Die Teilung der Arbeit ent-
wickelt sich mitsamt den Bedürfnissen weiter auf
der Grundlage von Überschüssen und bringt diese
wiederum erweitert hervor, wie auch die selbständige
Produktion der Lebensmittel ein Ergebnis der »Ver-
mehrung der Bevölkerung« ist und diese befördert
(21). Arbeitsteilung birgt weiter die Möglichkeit,

dass »der Genuss und die Arbeit, Produktion und
Konsumtion, verschiedenen Individuen zufallen« (32);
sie ist damit zugleich Voraussetzung von Herrschaft
und von Entwicklung. Zwei einander überlagernde
Herrschaftsarten bestimmen den Fortgang der Ge-
schichte: die Verfügung einiger über die Arbeitskraft
vieler in der Lebensmittelproduktion und die Verfü-
gung der (meisten) Männer über weibliche Arbeits-
kraft, Gebärfähigkeit und den sexuellen Körper der
Frauen in der ›Familie‹. Das widersprüchliche Inein-
ander bewirkt, dass die Entwicklung des Gemein-
wesens zugleich mit der Zerstörung seiner Grund-
lagen voranschreitet, gestützt und getragen durch G,
in denen aus Herrschaftsgründen das sozial Über-
formte als Natur behauptet und mit der Natur die
sinnlich-körperliche Substanz unterworfen wird.

In ihren Arbeiten zur KrpÖ stoßen MARX und
ENGELS immer wieder auf Blockierungen, die Aus-
tragungsformen der G sind. Beide notieren sorgfältig
die Zusammensetzung des neuen Fabrikpersonals
nach Geschlechtern. MARX exzerpiert: »In den eng-
lischen Spinnereien sind nur 158 818 Männer und
196 818 Weiber beschäftigt. [...] In den englischen
Flachsfabriken von Leeds zählte man auf 100 männ-
liche Arbeiter 147 weibliche; in Druden und an der
Ostküste Schottlands sogar 280. [...] Auch in den
nordamerikanischen Baumwollfabriken waren im
Jahre 1833 nebst 18 593 Männern nicht weniger als
38 927 Weiber beschäftigt.« (MEW 40, 479) ENGELS

kommt nach Auswertung einer Vielzahl von Statis-
tiken zu dem Ergebnis, 1839 seien in den englischen
Fabrikindustrien mindestens zwei Drittel der Arbei-
tenden Frauen gewesen. Er nennt dies eine »Ver-
drängung männlicher Arbeiter«, eine »Umkehrung
der sozialen Ordnung«, die zu Auflösung der Familie
und Verwahrlosung der Kinder führe. Dabei reflek-
tiert er zunächst die geschlechtliche Arbeitsteilung
nicht weiter, die ihn dazu führte, die Arbeiterschaft
als genuin männlich zu denken (Lage, MEW 2, 367f,
465). Wenig später entdeckt er, dass bei gesellschaft-
licher Teilung von außerhäuslicher und häuslicher
Arbeit unabhängig vom jeweiligen Geschlecht der
Akteur der zweiten von dem der ersten beherrscht
wird. Das fasst eine Grundlage herrschaftlicher G.
Doch Engels gibt die Empörung über die Lage der
Fabrikarbeiterinnen wesentlich mit Kategorien der
Moral (Sittenverderb) wieder. Dies erschwert es, den
Zusammenhang als Effekt kapitalistisch ausgebeu-
teter spezifischer G zu sehen. Er erkennt, »dass die
Geschlechter von Anfang an falsch gegeneinander-
gestellt worden sind. Ist die Herrschaft der Frau
über den Mann, wie sie durch das Fabriksystem not-
wendig hervorgerufen wird, unmenschlich, so muss
auch die ursprüngliche Herrschaft des Mannes über

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000501 502

die Frau unmenschlich sein« (MEW 2, 371). Das
Problem verortet er in der Gütergemeinschaft mit
ungleichen Beiträgen. Er schlussfolgert, dass das
Privateigentum die Beziehungen der Geschlechter
zersetzt. Umgekehrt denkt er die proletarische Fami-
lie, weil eigentumslos, als herrschaftsfrei. »Wirkliche
Regel im Verhältnis zur Frau wird die Geschlechts-
liebe und kann es nur werden unter den unterdrück-
ten Klassen, also heutzutage im Proletariat [...]. Hier
fehlt alles Eigentum, zu dessen Bewahrung und Ver-
erbung ja gerade die Monogamie und die Männer-
herrschaft geschaffen wurden« (MEW 21, 73). Der
Gedanke wirkte als ethisches Ideal in der Arbeiter-
bewegung. Als Aussage über ein tatsächliches Hier
und Jetzt war er allezeit kontrafaktisch. Er verfehlt
theoretisch die Funktion der Arbeitsteilung zwi-
schen Haus und Fabrik und damit die Rolle der G
für die Reproduktion der kapitalistischen Gesell-
schaft. Im Weiteren gilt Engels’ Interesse v.a. dem
Mann/Frau-Verhältnis, nicht der Untersuchung, wie
G alle Praxen von Menschen durchqueren. Von der
kommunistischen Gesellschaft erwartet er, sie werde
»das Verhältnis der beiden Geschlechter zu einem
reinen Privatverhältnis machen, [...] worin sich die
Gesellschaft nicht zu mischen hat. Sie kann dies, da sie
das Privateigentum beseitigt und die Kinder gemein-
schaftlich erzieht und dadurch die beiden Grundlagen
der bisherigen Ehe, die Abhängigkeit des Weibes vom
Mann und der Kinder von den Eltern vermittelst des
Privateigentums, vernichtet.« (MEW 4, 377)

In K I notiert MARX, Erhaltung und Reproduktion
der Arbeiterklasse als Bedingung für die Reproduk-
tion des Kapitals blieben »dem Selbsterhaltungs-
und Fortpflanzungstrieb der Arbeiter überlassen«
(MEW 23, 598). Dies trifft zu, von Formen der ›Ar-
menpflege‹ und ›Sozialfürsorge‹ abgesehen, kann je-
doch die Theorie dazu verführen, den Vorgang als
Privatsache aus dem Brennpunkt des Interesses zu
rücken und womöglich als bloße Gabe der Natur zu
betrachten. Ein Effekt der Verfügung der Männer
über die Frauen in der Familie besteht darin, dass die
Arbeit der Frauen weniger gilt als die der Männer.
Dieser Umstand macht Frauenarbeit als Billigarbeit
für die kapitalistische Ausbeutung besonders geeignet.

MARX wertet die amtlichen Berichte aus, in denen
zunächst grammatisch geschlechtsneutral Arbeiter
vorkommen; sobald es Frauen und Kinder sind,
werden diese extra und als Besonderheit genannt. So
kommt eine selbstverständliche Männlichkeit in die
Diktion; zugleich registriert Marx, dass männliche
Arbeiter durch Frauen und Kinder ersetzt werden.
Unter gleichbleibenden G hat diese Praxis die Zer-
störung der natürlichen Grundlagen der Arbeiter-
klasse zur Folge. Weil die Annahme der Männlichkeit

des Proletariats sich eher unter der Hand in die Texte
mischt, wird nicht wirklich expliziert, dass die Form
der Lohnarbeit tatsächlich den männlichen Lohn-
arbeiter bedingt, eben weil in G, in denen die Arbeit
der Lebensmittelproduktion, soweit sie warenför-
mig geschieht, eine gesellschaftliche Angelegenheit
unter privater Herrschaft ist, die Reproduktion der
Arbeitenden (K I, MEW 23, 186), als den einzelnen
Familien privat überantwortet, dagegen keine gesell-
schaftliche Angelegenheit scheint. Das Ineinander
von kapitalistischer Ausbeutung und Arbeitsteilung
in überkommenen G zeigt, dass kapitalistische Pro-
duktion u.a. auf Frauenunterdrückung und -aus-
beutung basiert. – Mitten in der Konzentration auf
Kapitalismus blitzt bei Marx die Erkenntnis auf:
»Doch bleibt es dabei, dass zu ihrem Ersatz ihre Re-
produktion nötig, und insofern ist die kapitalistische
Produktionsweise bedingt durch außerhalb ihrer
Entwicklungsstufe liegende Produktionsweisen.«
(MEW 24, 114) (Der Gedanke wurde von Rosa
LUXEMBURG in Akku aufgenommen.)

Bereits in den Ms 44 beobachtet MARX »eine öko-
nomisch selbständigere Stellung« der Frauen, indem
ihnen »durch die Veränderungen im Organismus der
Arbeit [...] ein weiterer Kreis von Erwerbstätigkeit
zugefallen« ist, wodurch die »beiden Geschlechter in
ihren sozialen Verhältnissen einander nähergerückt«
sind (MEW 40, 479). In K I interessiert dann die
»eigentümliche Zusammensetzung des Arbeitskör-
pers aus Individuen beider Geschlechter« (MEW 23,
446f), schließlich die Einsetzung der Frauen »in
gesellschaftlich organisierten Produktionsprozessen
jenseits der Sphäre des Hauswesens« als »neue öko-
nomische Grundlage für eine höhere Form der Fami-
lie und des Verhältnisses beider Geschlechter« (514).
Hier ist tatsächlich das Verhältnis (Singular) als Ver-
halten zueinander gemeint, allerdings von den Ver-
hältnissen in der Arbeit ausstrahlend in alle Bereiche.
Die Zusammenarbeit der Geschlechter auf engem
Raum und bei Nacht hält Marx unter gegebenen
Produktionsverhältnissen für eine »Pestquelle des
Verderbs und der Sklaverei« (ebd.; vgl. ENGELS, Lage,
MEW 2, 372, 465); als Horizont aber bleibt, dass sie,
sobald »der Produktionsprozess für den Arbeiter da
ist«, zur »Quelle humaner Entwicklung« (ebd.) wird. –
Die Perspektive hat sich in den staatssozialistischen
Ländern verengt auf die Berufstätigkeit von Frauen.
Da das Gesamt der zur Reproduktion nötigen Ar-
beiten und ihre Stützung in Moral, Recht, Politik,
kurz: Ideologie, Sexualität usw. nicht in die Analyse
eingeht, verfehlt diese Lösung die Hartnäckigkeit
und Verzweigtheit der G. – Jene Verkürzung hat in
der Arbeiterbewegung dazu geführt, ein Nachein-
ander für die Befreiungskämpfe anzunehmen, wobei

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000503 504

übersehen wurde, dass die G immer auch Produk-
tionsverhältnisse sind und also, wie stark das Stüt-
zungsverhältnis für die Reproduktion der jeweiligen
Form der Gesamtverhältnisse ist. Man kann also
nicht zuerst die Produktionsverhältnisse revolutio-
nieren und dann erst die G.

In den letzten drei Jahren seines Lebens (1880-82)
legte MARX ausgiebige ethnologische Exzerpte zu
MORGAN, John Budd PHEAR, Henry Sumner MAINE

und John LUBBOCK an. Lawrence KRADER bezeich-
net sie als »empirische Ethnologie, die revolutionär
und zugleich evolutionistisch ist« (Einl., Ethnol, 12).
Ihre Perspektive sieht er so: »Die aus Gleichen be-
stehende Urgemeinschaft ist die revolutionäre Form
der Gesellschaft, welche nach der historischen Ver-
änderung, die die Menschheit erfahren hat, und nach-
dem die Ausbeutung in Form von Sklaverei, Leib-
eigenschaft und Kapitalismus überwunden ist, einen
neuen Inhalt haben wird.« (14f) Von der Ethnologie
verspricht er sich Beweise für die Möglichkeit ko-
operativer Institutionen und kommunaler, gemein-
schaftlicher Arbeitsbeziehungen.

Das MORGAN-Exzerpt umfasst den größten Raum.
Die Schwerpunkte »Familie« und Verwandtschaft
machen es für die Frage der G ertragreich. MARX folgt
zumeist MORGANS Auffassungen, so dass die Ver-
wunderung, wann über G geschwiegen wird und
wann sie behandelt werden, beide Autoren betrifft.
Das Material legt die Auffassung nahe, dass die
menschliche Entwicklung durch die Entstehung des
Privateigentums von ursprünglich-kommunistischer
Gleichheit zu Herrschaft und Unterdrückung ge-
führt wurde, dass dieser Prozess mit Fortschritt ein-
herging und über die Stufen der Barbarei zur zivilen
Gesellschaft führte. Erfindungen und Entdeckun-
gen sicherten nicht nur das Überleben, sie schufen
die Möglichkeit für Überfluss und legten damit
die Grundlagen für die Entstehung von Reichtum,
den sich privat anzueignen historische Wirklichkeit
wurde.

MARX exzerpiert genau die von MORGAN vorge-
führten Verwandtschaftslinien – von der Blutsver-
wandtschaftsfamilie über die Punalua- zur Paarungs-
familie, zur patriarchalen Familie (die er mit Morgan
für eine Ausnahme hält) und zur Monogamie. Bei
Morgan interessiert ihn der später von BLOCH aus-
gearbeitete Gedanke einer Ungleichzeitigkeit. »Das
System hat die Gebräuche überlebt, worin es ent-
sprang, und erhält sich noch unter ihnen, obgleich es
in der Hauptsache für die jetzt geltende Abstammung
unrichtig ist.« (Ethnol, 135) Welche Frauen und wel-
che Männer jeweils einander in Gruppenehe heira-
ten durften, wird deshalb relevant, weil sich in dieser
Weise die Stammeslinien der Gentes bestimmten.

Überall gab es Matrilinearität, die Kinder blieben
bei der Mutter bzw. der mütterlichen Gens. Der Vater
gehörte einer anderen Gens an. In den Anfängen der
Menschheitsentwicklung richten sich die Erfindun-
gen auf die Beschaffung des Lebensunterhalts und
sind auf diese Weise leicht vorstellbar für beide Ge-
schlechter. »Gemeinsame Ländereien und gemein-
schaftlicher Feldbau mussten zu gemeinschaftlichen
Wohnhäusern und einem kommunistischen Haus-
halt führen [...]. Frauen bekamen in großen, mit ge-
meinsamen Vorräten versorgten Haushaltungen, in
denen ihre eigene Gens ein zahlenmäßiges Überge-
wicht hatte, einen mächtigen Halt« (344). Die Lage
der Frauen verschlechterte sich »mit dem Erstehen
der monogamen Familie, die das gemeinschaftliche
Wohnhaus abschaffte, die Frau und Mutter inmitten
einer rein gentilen Gesellschaft in ein Einzelhaus
stellte und sie von ihrer gentilen Verwandtschaft
trennte« (ebd.). Man gewinnt den Eindruck, dass
ständige Kriegszüge zur Erfindung von besseren
Waffen führten und zur Herausbildung von Heer-
führern; als wichtige Erfindungen werden genannt
Pfeil und Bogen, das eiserne Schwert (Barbarei),
Feuerwaffen (Zivilisation). Sofern von Häuptlingen,
Räten und politischen Versammlungen die Rede ist –
als Auswahlkriterium wird notiert: persönliche
Tüchtigkeit, Weisheit, Beredsamkeit (199) –, kommen
Frauen rätselhafterweise nurmehr an einer Stelle
vor: Die irokesischen »Frauen durften ihre Wünsche
und Meinungen durch einen Sprecher eigener Wahl
ausdrücken. Die Entscheidung traf der Rat.« (227)
Während sich die Exzerpte nach den Heiratsarten auf
die Entwicklung von Getreideanbau, Domestizie-
rung von Tieren, Kriegszüge und die Herausbildung
von Eigentum, später von politischer Gesellschaft
konzentrieren, gewinnt man keinen Eindruck von
der Tätigkeit von Frauen. Man findet vereinzelt
etwa folgende Notiz zu MORGANS Darstellung der
Moqui-Pueblo-Indianer (ohne Kommentar): »Im
Allgemeinen stehen die Speicher unter Kontrolle der
Frauen, und sie sorgen mehr als ihre spanischen
Nachbarn für die Zukunft vor. Gewöhnlich versuchen
sie, Vorräte für ein Jahr bereitzuhalten.« (Morgan,
536; Ethnol, 179) Man kann eher implizit entneh-
men, dass die Zuständigkeit für Kinder – wie ver-
mutlich auch die Geburten; immerhin vermehrten
sich die Menschen schnell, aber selbst diese Notiz
erhält nur einen Verweis auf vermehrte Konsum-
tionsmittel (172) – die Frauen von Kriegszügen ab-
hielt, diese aber durch Eroberung zur Anhäufung
von Reichtum führten. »Dem folgte im Laufe der
Zeit die systematische Bebauung der Erde, was dazu
führte, dass sich die Familie mit dem Boden identifi-
zierte und zu einer Organisation zur Erzeugung von

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000505 506

Eigentum wurde« (184). Dies erhellt die Selbstver-
ständlichkeit männlichen Eigentums, der väterlichen
Erbfolgelinie und der entsprechenden Monogamie.
Schließlich wird das Familienoberhaupt (männlich)
»das natürliche Zentrum der Akkumulation« (ebd.).

Die Konzentrierung auf die Geschichte der Männer
geschieht eher implizit, oft verrät sie sich in sponta-
ner Wortwahl. MARX notiert: »Auf der Unterstufe
beginnen die höheren Eigenschaften der Menschheit
sich zu entwickeln: persönliche Würde, religiöses
Empfinden, Offenheit, Männlichkeit und Tapferkeit
werden jetzt allgemeine Charakterzüge, aber auch
Grausamkeit, Hinterlist und Fanatismus.« (Ethnol,
176) Den Androzentrismus scheint er nicht zu be-
merken. – Solange es kein privates Eigentum gab,
war die Abstammungslinie über die Mütter offenbar
ebensowenig problematisch wie ihre Autorität. Marx
schreibt wiederum ohne weitere Erklärung: »Sobald
Eigentum in größeren Massen sich ansammelte [...]
und ein immer größer werdender Teil in Privatbesitz
war, wurde die Abstammungsfolge in weiblicher Linie
(wegen der Erbschaft) reif zur Abschaffung.« (342)
Die Herkunft wurde nun nach dem Vater (patrilinear)
bestimmt. Dies wurde u.a. dadurch möglich, dass die
allmählich sich herausbildenden ›politischen‹ Macht-
positionen (Häuptlinge, Rat, Richter) ebenfalls männ-
lich besetzt waren.

Zur Morganlektüre FOURIERS notiert MARX eine
Erweiterung früherer Bestimmungen der Familie
und ihres Verhältnisses zur weiteren Gesellschaft:
»FOURIER charakterisiert die Epoche der Zivilisation
durch Monogamie und Grund-Privateigentum. Die
moderne Familie enthält im Keim nicht nur servitus
(Sklaverei), sondern auch Leibeigenschaft, da sie von
vornherein Beziehung hat auf Dienste für Ackerbau.
Sie enthält in Miniatur alle die Antagonismen in
sich, die sich später breit entwickeln in der Gesell-
schaft und ihrem Staat.« (Ethnol, 53)

Man kann aus dem Studium von MORGAN und
MARX schließen, dass Krieg und Privateigentum G
bestimmen, die das ursprüngliche Gemeinwesen
zersetzen und so eine Entwicklung auf der Grundlage
von Ungleichheit befördern. – Leider schweigt Marx
zu einer ethnologischen Forschung, die nach den
Verwicklungen fragend, wer wen heiraten durfte
und wie Matrilinearität und Urkommunismus zu-
sammenhingen, weitgehend auf Frauenhandeln und
-leben verzichtet.

Die Relektüre ethnologischer Studien, die dieses
Schweigen zum Sprechen bringt, wird das späte
Werk marxistischer und feministischer Ethnologie.
Claude MEILLASSOUX kritisiert an der MARXschen
Lektüre und ihrer Aufnahme durch ENGELS, sie seien
»in die ideologische Falle der Blutsverwandtschaft«

getappt und hätten ihre eigene Methode, die
»Reproduktion des Lebens« und die Produktions-
verhältnisse als »gesellschaftliche Reproduktions-
verhältnisse« zu analysieren, nicht angewandt (1994,
318). Diese Kritik lässt sich ausdehnen auf die Be-
handlung der G bei den Klassikern insgesamt. – Zur
schärferen Fassung der G in der Entwicklung der
Menschheit lässt sich lernen, dass diese in einer
Geschichtsschreibung nahezu unsichtbar bleiben,
wofern nicht weibliche Arbeit im Rahmen der Ge-
samtarbeit sowie Frauenteilhabe an Politik und Ver-
waltung mit detektivischem Blick gesucht werden.

Die ethnologischen Hefte wurden erst 1972 von
Lawrence KRADER veröffentlicht. ENGELS hatte aber
schon 1884 die MARXschen MORGANexzerpte und
seine eigene BACHOFEN-Lektüre als Buch zusammen-
gefasst (Ursprung) und damit das Material und die
Diktion bereitgestellt, in der Frauenunterdrückung
gedacht wurde. Zugleich hat er damit eine Lesweise
gestärkt, die G gewissermaßen zusätzlich und außer-
halb der Produktionsverhältnisse auffasste. In seinem
berühmten Passus über die Einzelehe öffnet er (an
die DI anknüpfend) durch Anwendung des Klassen-
begriffs auf die Mann-Frau-Beziehung ein persön-
liches Verhältnis ins Gesellschaftliche: »Der erste
Klassengegensatz [...] fällt zusammen mit der Ent-
wicklung des Antagonismus von Mann und Weib in
der Einzelehe, und die erste Klassenunterdrückung
mit der des weiblichen Geschlechts durch das männ-
liche.« (MEW 21, 68) Weiter beginnt mit der Einzel-
ehe eine »Epoche, in der jeder Fortschritt zugleich
ein relativer Rückschritt, in dem das Wohl und die
Entwicklung der einen sich durchsetzt durch das
Wehe und die Zurückdrängung der andern. Sie ist
die Zellenform der zivilisierten Gesellschaft, an der
wir schon die Natur der in dieser sich voll entfalten-
den Gegensätze und Widersprüche studieren kön-
nen.« (Ebd.) – MARX hatte übrigens anderslautend
notiert: »Die Familie – selbst die monogame – konnte
nicht die natürliche Basis der Gentilgesellschaft bil-
den, ebensowenig wie heutzutage in bürgerlicher
Gesellschaft die Familie die Einheit des politischen
Systems ist.« (Ethnol, 285)

ENGELS’ mitreißende Rhetorik verdeckt, dass die
Form der Einzelehe keine spezifischen Arbeits-
verhältnisse impliziert. Begriffe wie »Antagonismus,
Klassen, Wohl und Wehe« lassen die G als bloße
Unterjochungsverhältnisse – wie nach einem Krieg –
auffassen, nicht als Praxen beider Geschlechter. So
führen die Studien über G nicht zum Zusammenhang
der Produktionsverhältnisse, sondern umgekehrt zu
einem Auseinander der Bereiche der Lebens- und der
Lebensmittelproduktion. Das entspricht zwar der
Entwicklung im Kapitalismus, doch verhindert es

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000507 508

die verallgemeinernde Festschreibung, eben dies als
Effekt der Produktionsverhältnisse zu sehen. Im
Vorwort zum Ursprung skizziert Engels, was unter
»Produktion und Reproduktion des unmittelbaren
Lebens« zu verstehen sei: »Einerseits die Erzeugung
von Lebensmitteln, von Gegenständen der Nahrung,
Kleidung, Wohnung und den dazu erforderlichen
Werkzeugen; andrerseits die Erzeugung von Men-
schen selbst, die Fortpflanzung der Gattung.« (MEW
21, 27f) Er nennt beides »Produktionen« und schafft
damit die Ausgangsbasis für eine Theorie der G.
Jedoch verstellt er den Zugang durch Bestimmungen,
die auf der einen Seite alle ›Arbeit‹ anzusiedeln
scheint (Nahrung, Kleidung, Wohnung), auf der ande-
ren die Familie; letztere zeichnet sich damit nicht
durch spezifische Arbeitszusammenhänge, sondern
durch Verwandtschaftsverhältnisse aus. Folgerichtig
notiert er nach den Exzerptheften von MARX in
Ursprung detailliert die Organisationsvarianten der
sexuellen Beziehungen und der Fortpflanzung, aber
nicht, in welchem Verhältnis die in der Familie ver-
richteten Arbeiten zur Gesamtarbeit und zur Repro-
duktion von Gesellschaft stehen. Insofern lässt sich
seine Arbeit als ein Versäumnis lesen, die Geschichte
der G als Dimension der Produktionsverhältnisse zu
schreiben. Statt dessen behandelt sie die Ebenen von
Sexualität und Moral – wobei ENGELS allerdings, wie
BLOCH anmerkt, »puritanischen Motiven« folgt, wenn
er die Monogamie als weiblichen Sieg gegen »den
regellosen Geschlechtsumgang« verkündet und eine
»rätselhafte Machtergreifung« der Männer aus einer
allzu bedenkenlosen Übernahme BACHOFENscher Vor-
stellungen behauptet (1961, 118). – ENGELS sammelt
viel Material, um die Erniedrigung der Frauen nach-
zuweisen, wobei ihm aber auch hier entgeht, dass G
die gesamte Gesellschaft bestimmen und nicht aufs
Haus beschränkt sind. Sein berühmtester Satz in
diesem Zusammenhang lässt Frauen als bloße Opfer
auftreten: »Der Umsturz des Mutterrechts war die
weltgeschichtliche Niederlage des weiblichen Ge-
schlechts.« (MEW 21, 60f)

ENGELS Perspektive für befreite G ist der Einschluss
der Frauen in die Industrie, eine Bewegung, die er in
der kapitalistisch organisierten Produktion schon
Realität werden sieht, weil die moderne Industrie
»nicht nur Frauenarbeit auf großer Stufenleiter zu-
lässt, sondern förmlich nach ihr verlangt, und [...]
auch die private Hausarbeit mehr und mehr in eine
öffentliche Industrie aufzulösen strebt« (Ursprung,
MEW 21, 158). Da diese Perspektive das staatssozia-
listische Projekt bestimmte, lassen sich die Probleme
konkret historisch studieren.

Begriffskritische Zusammenfassung. – Der kriti-
sche Durchgang durch MARX und ENGELS zeigt den

Ansatz, G als Produktionsverhältnisse zu fassen,
sowie seinen Abbruch. Als größte Barriere erweist
sich die Neigung, bei G an Beziehungen zwischen
Männern und Frauen zu denken. Zur Regel muss
offensichtlich werden, die unterschiedlichen Produk-
tionsweisen in der Geschichte immer auch als G zu
untersuchen. Keine lässt sich begreifen ohne Beant-
wortung der Frage, wie die Produktion des Lebens
im Gesamt der Produktionsverhältnisse geregelt ist
und in welchem Verhältnis sie zur Produktion der
Lebensmittel steht, kurz, wie sie die Reproduktion
der Gesamtgesellschaft bedingt. Das schließt die dif-
ferenzielle Gestaltung der Geschlechter selbst, die
jeweiligen Konstruktionen von Weiblichkeit und
Männlichkeit, ebenso ein wie die Entwicklung der
Produktivkräfte, der Arbeitsteilung, der Herrschaft
und der ideologischen Legitimationen.

4. Politiken um G tauchen in der Geschichte des
Marxismus auf als Kampf gegen das Abtreibungs-
verbot, als Forderung nach Erwerbsarbeit für Frauen
und gleichem Lohn für gleiche Arbeit, aber auch nach
einem besseren Familienleben (u.a. Clara ZETKIN),
als Versprechen, Frauen aus der Enge der häuslichen
Sphäre zu holen (u.a. LENIN), als Versuch, auch die
weibliche Psyche aus ihrem Liebesgefängnis zu be-
freien (Alexandra KOLLONTAI), im späten 20. Jh.
schließlich als Forderung, Bedingungen zu schaffen,
die Familien- mit Erwerbsarbeit vereinbar werden
lassen. Kurz, die Frage der G taucht immer als
»Frauenfrage« auf, was ihren Zusammenhang mit
den Produktionsverhältnissen ausblendet.

Eine exemplarische Ausnahme zeichnet sich ab in
Antonio GRAMSCIs Notizen zum Fordismus. Aus-
gangspunkte sind die Rationalisierung der Arbeit am
Fließband (Taylorismus), die dazugehörige Schaffung
›eines neuen Menschentyps‹ Arbeiter und die politi-
sche Regulation der Rahmenbedingungen. Gramsci
führt dafür den Begriff des geschichtlichen Blocks ein.
Darunter versteht er die Zusammenbindung von
Gruppen im herrschenden Kräfteverhältnis, hier das
Zusammenwirken von Massenproduktionsweise,
privater Lebensführung und staatlicher Kampagne
um Moral (Puritanismus/Prohibition). In diesem
Kontext tauchen die G auf: zunächst als besondere
Unterwerfung von Männern unter intensivierte
›mechanische‹ Kräfteverausgabung bei höherer Be-
zahlung, die das Halten einer Familie und Erholung
erlaubt, was wiederum notwendig ist für die Auf-
rechterhaltung eben jenes fordistischen Arbeitssub-
jekts. Die Verausgabung seiner Arbeitskraft bedingt
spezifische Moral und Lebensweise, Monogamie als
nicht zeitvergeudend-ausschweifenden Sex, wenig
Alkoholkonsum, die Einsetzung von Hausfrauen,

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000509 510

die über Disziplin, Lebensführung, Gesundheit,
Ernährung der Familie, also das Wie des Konsums
wachen und entsprechend tätig sind. Man sieht die
Disposition der Geschlechter und damit wesentliche
Aspekte ihrer Konstruktion, sowie die politischen
Regulierungen. V.a. sieht man, wie dieses ganze Ge-
füge sich mit der Änderung der Produktionsweise
umwälzt, und erkennt darin wesentliche Scharniere,
die die kapitalistische Gesellschaft beweglich zusam-
menhalten. Bezogen auf den Übergang zur hoch-
technologischen Produktionsweise lässt sich von
Gramsci lernen, die Umwälzung des Verhältnisses
von körperlicher zu geistiger Arbeit durch die neue
Produktionsweise im Blick auf die G zu untersuchen:
sie braucht weniger Arbeitskräfte anderen Typs und
wird entsprechend anders hegemonial durchgesetzt,
benötigt einen anderen staatlichen Eingriff, bringt
eine andere Wirkung auf der Ebene der Zivilgesell-
schaft hervor usw. Die Frage nach den neuen
Arbeitssubjekten muss die Neubestimmung der G
einschließen, eben weil es immer um Lebensführung,
-erhaltung und -entwicklung geht, die gewisser-
maßen ein ›marginalisiertes Zentrum‹ gesellschaft-
licher Verhältnisse darstellen (vgl. F. Haug 1998).

5. Das von John Stuart MILL zusammen mit seiner
Frau Harriet TAYLOR und deren Tochter Helen ver-
fasste, 1869 veröffentlichte Buch zur Frauenunter-
werfung erregte großes Aufsehen und wurde schon
im gleichen Jahr ins Deutsche übersetzt. Ziel war
eine Art Sozialpsychologie der G als Grundlage für
die politische und rechtliche Gleichstellung von
Frauen, zur Unterstützung der Kämpfe um Wahl-
recht, Recht auf Berufstätigkeit und Bildung von
Frauen. Mill/Taylor verwenden den Begriff G (gen-
der relations), wenngleich er durch die Übersetzung
in »Beziehungen zwischen den Geschlechtern« (Mill
1997, 5) wieder unkenntlich gemacht wird. Die
Hauptebenen, auf denen existierende G gedacht
werden, sind Gewohnheiten und Gefühle, Meinun-
gen über die Natur von Männern und Frauen und die
jeweils daraus abgeleitete Stellung in der Gesellschaft,
vornehmlich im Recht. Da »die Unterjochung der
Frauen durch die Männer eine universelle Gewohn-
heit« ist, erscheint jedes Abweichen davon als »un-
natürlich« (24). Die Forschung richtet sich demgemäß
auf die Ebenen alltäglicher Erfahrung, auf die sie re-
gulierende Moral und das Recht. Kritisiert wird die
Annahme der Natürlichkeit des »Weiblichen«, das
als Produkt von Erziehung zur Abhängigkeit auf-
gefasst wird, »Resultat erzwungener Niederhaltung
nach der einen, unnatürlicher Anreizung nach der
anderen Richtung« (38). Schwerpunkt ist die gesetz-
liche Behandlung der Frauen, z.B. der Ehevertrag

(51ff), historisch nachgezeichnet von den Stufen der
Gewalt bis zur modernen Form der »Sklaverei«, in
der die Frauen weitgehend rechtlos und eigentums-
los den Ehemännern Gehorsam schulden, »in einem
chronischen Zustande der gleichzeitigen Bestechung
und Einschüchterung« (22), bis hin zur allmählichen
Korrektur in Richtung Scheidungserlaubnis. Olympe
DE GOUGES bleibt ungenannt, aber ihre Ideen tauchen
wieder auf. »Die Ehe«, erklären MILL/TAYLOR, »ist
die einzige wirkliche Leibeigenschaft, die unser
Gesetz kennt. Es gibt keine Sklaven mehr außer den
Herrinnen des Hauses.« (131) Die Menschheit werde
unendlich gewinnen, wenn es den Frauen erlaubt
würde, ihre Fähigkeiten auszubilden und einzusetzen
(136f). Entsprechend der Annahme einer männlichen
Gewaltwillkür wird indes kein Versuch unternom-
men, einen Zusammenhang zu den Produktionsver-
hältnissen herzustellen. Das eigene Erfahrungsfeld,
das Schicksal der Frauen des Bürgertums, lässt sie
auch die Herausbildung des weiblichen Proletariats
übersehen. – Festzuhalten bleibt, dass seit dem Ende
des 18. Jh. die Einsicht in die Konstruiertheit des
Geschlechts, insbes. der Frauen – zunächst bei DE

GOUGES, jetzt bei MILL/TAYLOR – zum Wissensbe-
stand gehört. Zwei Jh. später taucht diese Einsicht
geschichtslos als das Allerneueste wieder auf.

Knapp siebzig Jahre nach MILL/TAYLOR verab-
schiedet Virginia WOOLF in den relativ gleich geblie-
benen bürgerlichen G die Hoffnung, die Gesellschaft
werde gewinnen, wenn Frauen den Männern gleich-
gestellt wären und die für diese reservierten und ge-
prägten Berufe ergreifen könnten, mit dem Argument,
sie würden dann genau so »besitzgierig, argwöhnisch,
streitsüchtig« (1938, dt. 1978, 89). Sie entziffert aus
den G, in denen das Bürgertum sich reproduziert,
die Möglichkeit der kapitalistischen Produktions-
weise, des Krieges und seiner ideologischen Veran-
kerung. Die G bringen auf der Subjektseite hervor:
»Sinnlosigkeit, Kleinlichkeit, Bosheit, Tyrannei,
Heuchelei, Unmoral im Übermaß« (110). Aus der
Differenz der Geschlechter-Praxen kommt sie zu
dem Ergebnis, dass die Emanzipation der Frauen
eine andere Gesellschaft benötigt, in der u.a. »nicht
für Kapitalismus, Markt, Krieg, sondern zur Vervoll-
kommnung von Geist und Körper, Leben und Ge-
sellschaft« ausgebildet wird. Wenngleich wiederum
auf die bürgerliche Klasse beschränkt, bildet sich ein
Wissen um die Einspannung der Geschlechter in die
Reproduktion der Produktionsverhältnisse heraus.

Ein Jahrzehnt später erklärt Simone DE BEAUVOIR

Frauenunterdrückung mit der »Reproduktionsfähig-
keit« der Frau; weibliche Subalternität sieht sie auf-
rechterhalten durch die jeweils gesellschaftsspezi-
fische Konstruktion des sozialen Geschlechts. »Das

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000511 512

Gleichgewicht der produktiven und reproduktiven
Kräfte verwirklicht sich auf verschiedene Art in den
verschiedenen Wirtschaftsepochen der Menschheits-
geschichte, diese aber schaffen die Voraussetzungen
für die Beziehung des männlichen und weiblichen
Teils zu den Nachkommen und damit auch zueinan-
der.« (1949/1960, 49) Ihre für die spätere Frauen-
bewegung einflussreiche Schlussfolgerung zielt auf
Berufstätigkeit von Frauen, um sie von Männern öko-
nomisch unabhängig zu machen, Einspannung des
technischen Fortschritts für die menschliche Repro-
duktion und Umwälzung der ideologisch-psycholo-
gischen Konstruktion des Weiblichen.

6. In den Diskussionen um eine marxistische An-
thropologie im Frankreich der 1960er Jahre werden
wichtige Elemente für die Theorie der G ausgebildet.
Aus der Analyse vorkapitalistischer Gesellschaften
sollen Einsichten in den Zusammenhang politischer
und kultureller Dimensionen in der Entwicklung
von Produktionsweisen gewonnen werden. Streit-
punkt ist u.a., was »Ökonomie in letzter Instanz«
dabei bedeutet. Maurice GODELIER fasst die Rolle
der Verwandtschaftsbeziehungen für die Regulation
der Produktionsverhältnisse als Frage einer Domi-
nanz, die dann »alle anderen gesellschaftlichen Ver-
hältnisse ›integriert‹«, wenn sie nicht nur Abstam-
mungs- und Verschwägerungsverhältnisse bestimmt,
»sondern auch die jeweiligen Verfügungsrechte über
Produktionsmittel und Arbeitsprodukte regelt, [...]
und wenn sie womöglich als Code dient, als Symbol-
sprache, die sowohl die Verhältnisse der Menschen
untereinander als auch die zur Natur ausdrückt«
(1973, 49). Claude MEILLASSOUX kritisiert, Ver-
wandtschaft sei für GODELIER das »A und O jeder
Erklärung der primitiven Gesellschaften, da die Ver-
wandtschaft gleichsam ihre eigne Determination er-
zeugt. Woraus [...] folgt, dass die Ökonomie von der
gesellschaftlichen Entwicklung bestimmt wird [...]
und der historische Materialismus keinerlei wissen-
schaftliche Basis mehr besitzt.« (1983, 63; Übers. korr.)
Die Kritik ist ungerecht, da GODELIERS Formulierung
der Forschungsfrage an die Sozialwissenschaften lau-
tet: »Unter welchen Bedingungen und aus welchen
Gründen übernimmt irgendeine Instanz die Funktio-
nen der Produktionsverhältnisse und kontrolliert
die Reproduktion dieser Verhältnisse und damit die
Reproduktion der gesellschaftlichen Verhältnisse in
ihrer Gesamtheit?« (1973, 50), was er als Spezifizie-
rung der MARXschen Formulierung von der letztlichen
Bestimmung des sozialen und geistigen Lebenspro-
zesses durch die Produktionsweise auffasst.

Der Verdacht von MEILLASSOUX, dass in dieser Arti-
kulation die Verwandtschaft »einen doppelten Status

eines Unterbaus und eines Überbaus« bekomme
(1983, 63) und eben doch als Schlüssel für die An-
thropologie gelte, ist jedoch nicht von der Hand zu
weisen. Freilich verflüchtigt sich das Hin und Her
von Instanzen und Dominanzen, sobald man Ver-
wandtschaftsverhältnisse als Produktionsverhältnisse
fasst. Meillassoux bahnt dafür den Weg, indem er als
zentralen Ausgangspunkt den Begriff Reproduktions-
verhältnisse bestimmt. Damit analysiert er, dass eine
Gesellschaft für ihr Fortbestehen ein »befriedigendes
Gleichgewicht zwischen der Zahl der produktiven
und unproduktiven Individuen und unter diesen [...]
eine ausreichende Zahl an Mitgliedern beiderlei Ge-
schlechts im richtigen Alter« (56) herstellen muss.
Da dies bei kleinen Produktionszellen nicht von
selbst gegeben ist, entwickeln die Ältesten, die auf-
grund getaner Arbeit ein höheres Ansehen genießen,
ein System des Frauentauschs (57f); dadurch ver-
schiebt sich deren Macht »von der Kontrolle der
Lebensmittel auf die Kontrolle der Frauen und von
der Verwaltung der Nahrungsgüter auf die politische
Autorität über Individuen« (59). In der proto-agra-
rischen Produktionsweise, die zusätzlich auf Jagd
beruhte, gab es diese Ältesteninstanzen nicht; es kam
zu Frauenraub und damit zur Notwendigkeit, Frauen
zu schützen, was sie von Jagd und Krieg ausschloss.
Zugleich gewann der Krieg die Bedeutung, Herr-
schaft der Männer zu begründen.

MEILLASSOUX ist mit MARX und ENGELS der Auf-
fassung, dass »die Frauen zweifellos die erste ausge-
beutete Klasse waren« (95), fügt aber hinzu, dass sie
je nach Geschlechtsreife unterschiedlichen Ausbeu-
tungs- und Unterwerfungsbeziehungen ausgesetzt
waren. Er pflichtet Engels bei, dass man von einer
»historischen Niederlage des weiblichen Geschlechts«
sprechen könne, wendet aber ein, dies sei nicht mit
dem Auftauchen des Privateigentums zu koppeln,
sondern in den Reproduktionsverhältnissen begrün-
det, in denen bei näherem Hinsehen eine Vielfalt an
Abhängigkeitsbeziehungen auch unter Männern, je
verschieden nach Produktionsweise, zu entziffern
sei. Die Notwendigkeit der Ehe verknüpft er mit der
Landwirtschaft, in der die Gattin zum Instrument
der Reproduktion wurde.

MEILLASSOUX zeigt am Beispiel der landwirtschaft-
lichen Hausgemeinschaft, wie die »Reproduktions-
verhältnisse zu Produktionsverhältnissen« werden,
indem »die Filiationsbeziehungen den in der Produk-
tion bestehenden Abhängigkeits- und Autoritätsbezie-
hungen entsprechen« müssen (62). Dabei seien die
Verhältnisse in der Reproduktion politisch geformt,
jedoch den determinierenden Zwängen der Produk-
tion unterworfen. In den Schwerpunkten der Studien
über primitive Gesellschaften – Familienformen,

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000513 514

Matrilinearität, deren Ablösung durch Patrilinearität,
Autorität der Alten, Fruchtbarkeitskulte, Endoga-
miezwang, Inzesttabu – zeigt er die relative Verselb-
ständigung der Organisation von Fortpflanzung
auf. »Die gesellschaftliche Reproduktion der Haus-
gemeinschaft ist kein natürlicher Prozess, auch nicht
[...] eine Folge von Krieg, Raub und Entführungen.
Sie ist ein politisches Unternehmen.« (61) Meillas-
soux hält mit MARX am Primat der Produktionsver-
hältnisse fest und erklärt, dass »der Platz, den die
Reproduktionsverhältnisse in der Organisation und
Verwaltung der Gesellschaft einnehmen«, die Bedeu-
tung begründet, »welche die juristisch-ideologische
Vorstellung, d.h. die Verwandtschaft, gewinnt«,
sodass sie »die Tendenz haben, sich in einer nicht-
egalitären Klassengesellschaft als wesentliche ›Werte‹
durchzusetzen« (62).

Die häusliche Produktionsweise, ökonomisches
Zentrum primitiver Gesellschaften, dauert nach
MEILLASSOUX bis in die Spätphasen des imperialen
Kapitalismus fort und wird als eine schmale Basis
der Produktion von Leben und Arbeitskräften den
Gesetzen kapitalistischer Klassengesellschaften ein-
verleibt, dort erhalten und zugleich zerstört. Ent-
sprechend widerspricht Meillassoux der MARXschen
Auffassung (K I, 591), dass dem entwickelten Kapi-
talismus keinerlei kostenloser Zufluss nach der Phase
der ursprünglichen Akkumulation mehr zukomme,
übersieht dabei freilich Marx’ anderslautende Äuße-
rung (K II, 114).

Im Anschluss an MEILLASSOUX werden Studien
möglich, die die Einspannung der Geschlechter in
die vom Stand der materiellen Produktion bestimmte
Regulierung der Gesamtreproduktion und darin die
Rolle von Politik, Ideologie, Moral und ihre relativen
Verselbständigungen zu analysieren erlauben. Doch
hält er seinen Ansatz, die Produktionsverhältnisse
von den Reproduktionsverhältnissen her zu denken,
nicht vollständig durch, sodass etwa die Macht der
Ältesten ihm als produktionsbedingt männlich er-
scheint. Hier ist die Einbeziehung der G nachzu-
tragen.

7. Feministische Ethnologie konzentriert sich auf
die Bearbeitung der G. So begründen Olivia HARRIS

und Kate YOUNG ihre Wendung von den Frauen-
studien zur Forschung über G damit, dass die Bezie-
hungen zwischen den verschiedenen Akteuren nur
im Zusammenhang der Produktionsverhältnisse ver-
ständlich werden (1981, 111). Als Analyseebene
schlagen sie vor, von der allgemeinen Ebene der Pro-
duktionsweise auf die konkretere der »conditions of
reproduction of historically-located productive sys-
tems« (117) zu wechseln.

ENGELS Ursprung ist für feministische Ethnolo-
ginnen regelmäßig Anknüpfungs- oder Absetzungs-
punkt. Eine der ersten, Eleanor LEACOCK, arbeitet
im Anschluss an ENGELS’ Vorschlag, Frauenunter-
drückung mit der Entstehung von Privateigentum
zu verbinden, seit den 1950er Jahren an der Erfor-
schung von Nichtklassengesellschaften, um die Stel-
lung der Frauen in Produktions-, Distributions- und
Konsumtionsverhältnissen neu zu erfassen. For-
schungsfeld sind v.a. vorstaatlich organisierte Wild-
beutergesellschaften. In der Relektüre der Studien
von MORGAN, WRIGHT, LAFITEAU, aber auch späterer
Autoren wie LANDES (1938) kritisiert LEACOCK die
ungenügende Erforschung der sich verändernden
sozio-ökonomischen Bedingungen und einen ethno-
zentrischen Blick (45ff). Statt von Gleichheit spricht
sie von Autonomie der Geschlechter (30). Sie kriti-
siert die Verallgemeinerung der aus Klassengesell-
schaften gewohnten Trennung von öffentlich und
privat, bezweifelt die universelle Vorstellung von
Familie und entziffert als wesentliche Dimension
von Wildbeutergesellschaften die Abwesenheit von
Führern, Markt und privatem Bodenbesitz (36). Die
Arbeitsteilung zwischen den Geschlechtern gehe
einher mit einem hohen Ansehen von Frauen wegen
ihrer Fähigkeit, Kinder zu gebären. Festzuhalten sei,
dass Frauen in jeder Gesellschaft einen wichtigen
ökonomischen Beitrag leisteten, ihr Status aber davon
abhängig sei, »ob sie die Bedingungen, unter denen
sie arbeiten, und die Verteilung der von ihnen pro-
duzierten Güter kontrollieren können oder nicht«
(50f). Ihr Ergebnis ist, dass in Gesellschaften, in denen
die Haushaltsökonomie die gesamte Ökonomie aus-
macht, G nicht herrschaftlich bestimmt waren (42)
und das »Haushaltsmanagement« entscheidend sei
in Ratsversammlungen, die über Krieg und Frieden
bestimmen.

Innerhalb feministischer Ethnologie entwickelten
sich in der Folge drei Richtungen in Auseinander-
setzung mit der These von der Zweiteilung der
Menschheitsgeschichte in ein Matriarchat und –
nach einem Bruch – ein Patriarchat als Fortschritts-
bedingung. Von einer ersten Richtung wurde der
Gedanke von Frauen als Opfern positiv aufgenommen
bzw. leicht modifiziert fortgeschrieben. So erfreute
sich u.a. die Auffassung von Claude LÉVI-STRAUSS

(u.a. 1971, 1980), dass Männer sich zu Frauen global
wie Kultur zu Natur verhalten und Frauen das
nicht-kulturelle wilde Element repräsentieren, auch
feministischer Anerkennung (vgl. u.a. ORTNER 1974;
ROSALDO 1974; BENARD/SCHLAFFER 1984). Sherry B.
ORTNER etwa meint, gleichermaßen durch Simone
DE BEAUVOIR und LÉVI-STRAUSS inspiriert, universelle
Frauenunterdrückung rühre daher, dass »der Körper

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000515 516

einer Frau sie zur bloßen Reproduktion von Leben
zu verurteilen scheint; dagegen muss der männliche
[...], weil er natürlicher schöpferischer Funktionen
entbehrt, seine Kreativität außerhalb, ›künstlich‹,
durch das Medium Technologie und durch Symbole
durchsetzen«; der Mann schaffe somit »verhältnis-
mäßig beständige, ewige, überragende Objekte, wäh-
rend die Frau nur Vergängliches schafft – menschliche
Wesen« (1974, 75).

Von einer zweiten Gruppe wurde der Opferdiskurs
als Resultat einer männlichen Forschungsweise ent-
ziffert, die die Tätigkeiten von Frauen nicht wahr-
nahm oder aufgrund der abgeschotteten Frauenkul-
turen auch nicht erheben konnte. Carol P. MAC-
CORMACK kritisiert die Konstruiertheit eines solchen
Modells als Produkt des späten 18. Jh. und führt zu-
gleich den Herrschaftsnutzen dieser Denkweise vor:
»Wenn Frauen als ›naturzugehörig‹ definiert sind,
knüpft sich an die Herrschaft der Männer über die
Frauen hohes Ansehen oder sogar moralische Tugend,
analog zur Tugend der menschlichen Herrschaft
über natürliche Energiequellen oder die libidinöse
Energie von Individuen.« (1989, 75) Entsprechend
erklärt sich die Wahrnehmung außer-europäischer
Frauen und ihre symbolische Aneignung durch west-
liche Ethnologie. »Die bewusste und unbewusste
symbolische Verdinglichung der ›primitiven‹ Frau in
Alltag, Kunst und Wissenschaft der Metropolen hat
ihre tatsächliche Unterordnung legitimiert und ein
Handeln gefördert, das diese fortsetzt.« (ARBEITS-
GRUPPE WIEN 1989, 9)

Eine dritte Richtung kritisch-feministischer For-
schung gilt der Suche nach geschlechtsegalitären
Gesellschaften. Egalität wird hier verstanden als
Gleichwertigkeit, da Funktionsteilung nicht not-
wendig mit Hierarchie einhergeht. Ilse LENZ (1995),
die von »geschlechtssymmetrischen Gesellschaften«
spricht, kritisiert an der ENGELSschen Zweiteilung
der Geschichte in eine mutterrechtliche Phase der
Reproduktion und eine durch Produktion bestimmte
patriarchale Epoche die hierdurch nahegelegte
Schlussfolgerung, Frauen könnten sich nur durch
Teilnahme an letzterer befreien (38ff). »Geschlecht
und Herrschaft werden in dieser Zweiteilung der
Epochen einfach aufeinander bezogen, und es fehlen
die notwendigen Vermittlungsschritte in Wirtschaft,
Gesellschaft und Denken.« (44) Die Frage für ethno-
logische Forschung müsse demgegenüber sein, »in
welchen Formen Frauen und Männer in diesen sozio-
politischen Prozessen handeln und welche Macht
ihnen daraus erwächst« (45). Forschungsfragen gelten
Produktion, Reproduktion und Sexualität, Körper-
wissen, politischer Autorität und symbolischer Ord-
nung. LENZ weist den gebräuchlichen Machtbegriff

(etwa von Max WEBER) als männlich zurück, da er
sich einseitig auf die Chance beziehe, seinen Willen
gegenüber anderen durchzusetzen und so von vorn-
herein auf die Sieger begrenzt sei. Sie fasst Macht als
Bestimmung über Prozesse und Ressourcen. Erst dies
erlaube es, die Vielfalt der G zu begreifen, Macht
von Frauen etwa auch in patriarchalen Gesellschaften
auf der »Unterseite« der offiziellen Macht (55) zu
entdecken und so eher eine »Machtbalance« als eine
völlige Unterwerfung des einen Geschlechts durch
das andere denken zu müssen (64).

Der These, »dass die Eheformen einen ausgezeich-
neten Einblick in die Organisation der geschlechts-
spezifisch relevanten Produktionsverhältnisse in allen
klassenlosen Gesellschaften gewähren« (COLLIER/
ROSALDO 1981, 278), widerspricht Ute LUIG (1995),
die dagegen Riten der Geschlechtsreife, des Zugangs
zu Ressourcen in Ökonomie, Politik, Religion in den
Vordergrund rückt. Ihr Hauptergebnis: geschlechts-
spezifische Arbeitsteilung muss nicht mit Hierarchie,
Abhängigkeit, Ausbeutung einhergehen. »Egalitäre
Beziehungen entsprechen keinem naturwüchsigen
Urzustand, sondern werden durch bewusste gesell-
schaftliche Strategien und Kontrollmechanismen
bewahrt und immer wieder neu hergestellt.« (95)
Als Voraussetzungen von Egalität nennt sie fehlende
Akkumulation, also die unmittelbare Konsumtion
der Nahrung, und damit einhergehend Autonomie
als Fähigkeit, sich selbst zu versorgen. Luig benutzt
den Begriff G zumeist im Singular. Diese Engfüh-
rung in der Fragestellung bewirkt, dass die verschie-
denen Praxen, welche die Geschlechter eingehen,
nicht im Zusammenhang mit der Reproduktion von
Gesellschaft gesehen werden, sondern eher umge-
kehrt die gesellschaftliche Produktion, das Jagen und
Sammeln als Bestimmungsmomente des Zueinanders
der Geschlechter gefasst werden – als seien die Ge-
schlechter als solche vorgängig und als sei die Gesell-
schaft extra hergestellt als bestimmtes, z.B. egalitäres
Verhältnis der beiden.

Das Studium ferner Kulturen und ihrer G führt
zuweilen zu einer Art differenzierter Toleranz, in
der alle materiellen Aussagen unwichtig scheinen.
So berichtet Ina RÖSING (1999) von einer Untersu-
chung in einem Andendorf, in dem sie zehn statt der
gewohnten zwei Geschlechter entdeckte. Dies macht
sie fest an den vielfachen und wechselnden »ge-
schlechtlichen« Zuweisungen an Raum, Zeit, Acker,
öffentliche Ämter etc. – so ist etwa die Sonne mor-
gens männlich, abends weiblich. Die Erforschung
von G löst sich hier in Diskursvielfalt auf. Gleich-
wohl ist selbst in diesem vielfältigen Gewebe ein
Haupteingang zu entdecken: »Die basale alltägliche
Arbeitsteilung, das Familienleben, die Sexualität sind

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000517 518

von der symbolischen Geschlechtlichkeit nicht tan-
giert« (56). Die auffällige geschlechtliche Symbolik
erklärt die Autorin materialistisch als Aufladung des
Geschlechtlichen im Sinne von Fruchtbarkeitsbe-
schwörung aufgrund der harten Überlebensbedin-
gung in den Anden.

Dass die Ausblendung von Frauen zu Begriffs- und
Erkenntnisproblemen allgemeiner Art führt, zeigt
Maxine MOLYNEUX in ihrer Relektüre der Studien
zur Gouro-Formation, die Emmanuel TERRAY (1974)
und Georges DUPRÉ und Pierre Philippe REY (1978)
beschäftigte; Streitpunkt war die Frage, ob es sich
schon um eine Klassengesellschaft handle. Brenn-
punkt der Analysen war das Verhältnis der Älteren
zu den jüngeren Männern, die sich in einem
uneindeutigen Ausbeutungsverhältnis befanden.
MOLYNEUX zeigt, dass Gegner und Befürworter der
These von der Klassengesellschaft von einer reinen
Männergesellschaft ausgingen (1989, 107), zentral
für die Analyse jeder Produktionsweise sei aber das
Begreifen der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung
(112). Bei den Gouros wurde das Mehrprodukt der
Frauen von den Ältesten angeeignet, so dass sie für
TERRAY, der statt vom Eigentum von beobachteter
Ausbeutung ausging, eine Klasse dargestellt hätten.
Der Blick auf die Frauen hätte aber auch Terrays
Klassenbegriff korrigieren können: An der Trennung
der Frauen vom Boden und vom Produkt ihrer
Arbeit hätte man »die Auflösung von kollektivem
Eigentum an Land und die Entstehung von privaten
Eigentumsverhältnissen« (121f) und folglich den
Übergang aus dem Urkommunismus in eine Klas-
sengesellschaft ablesen können (120). Im Gegensatz
zu ENGELS sieht MOLYNEUX die Unterordnung der
Frauen nicht darin begründet, dass sie durch die
Entwicklung der gesellschaftlichen Produktion an
den Rand gedrängt wurden, sondern gerade darin,
dass »sie für die Produktion ein zentraler Faktor
bleiben« (128) sollten, weil sie Wohlstand bringen.
Frauen und ihre Arbeit seien also wesentlich für die
Auflösung der Gemeinwesen. – Molyneux spricht
von G (gender relations), was wiederum die Über-
setzerin als »Beziehungen zwischen den Geschlech-
tern« (132) unkenntlich macht.

Das Studium feministischer Ethnologie zeigt v.a.:
Der historische Materialismus der Sache selbst, dass
es nämlich um die Erforschung der Geschlechter-
beteiligung in unterschiedlichen Produktionsweisen
geht und also darum, die vielfältigen Praxen und
ihren symbolischen Niederschlag, ihre Verfestigung
zu bestimmten Sitten und Wertsystemen zu unter-
suchen, verlangt, G als Produktionsverhältnisse zu
begreifen. Wird der Standpunkt der Reproduktion
der Gesellschaft verlassen, werden die Phänomene

beliebig. Bei der Relektüre vorhandener Forschung
sind Zweifel wegen des Ethno- oder/und Andro-
zentrismus bis in Sprache und Begriff angebracht;
dies gilt auch für feministische Forschung.

8. Die Erkenntnis, dass es außer dem Kapitalismus
ein weiteres Herrschaftssystem, das Patriarchat, gebe,
warf im Feminismus der zweiten Frauenbewegung
die Frage auf, wie das Zueinander der beiden Herr-
schaftsarten zu denken sei. Die vom Maoismus be-
einflussten Diskussionen um Haupt- und Neben-
widerspruch versuchten, ein Ganzes zu behaupten,
dessen Analyse durch diese Begrifflichkeit aber
zugleich blockiert wurde. Die Diskussion arbeitete
sich am Marxismus ab, wobei MARX für die Zentra-
lität der Klassenverhältnisse stand. Nach den seit
den 1970er Jahren gefochtenen Kämpfen um die
Anerkennung von Hausarbeit wurden die Fragen
weiter getrieben zur Problematik gesellschaftlicher
Gesamtökonomie. Die Debatte wurde unter dem
Namen »dual economy« geführt.

Als eine der ersten versucht Linda PHELPS, Kapita-
lismus und Patriarchat als unterschiedliche Produk-
tionsverhältnisse zu begreifen: »If sexism is a social
relationship in which males have authority over
females, patriarchy is a term which describes the
whole system of interaction arising from that basic
relationship, just as capitalism is a system built on
the relationship between capitalist and worker.
Patriarchal and capitalist social relationships are two
markedly different ways human beings have inter-
acted with each other and have built social, political
and economic institutions.« (1975, 39) Zillah EISEN-
STEIN schlägt vor, von zwei unterschiedlichen Pro-
duktionsweisen zu sprechen, die sich wechselseitig
stützen (1979, 27); Sheila ROWBOTHAM (1973) hält
eine solche Koexistenz lediglich für kapitalismus-
spezifisch; Ann FERGUSON (1979) liefert als Bezeich-
nung für die von Frauen dominant besetzte Produk-
tionsweise den term »sex/affective production« in
Fortpflanzungsverhältnissen. Am bekanntesten wur-
de Heidi HARTMANNS Versuch (1981), im Anschluss
an die These von MARX und ENGELS, der Keim des
Patriarchats sei die Verfügung über weibliche Arbeits-
kraft (DI, MEW 3, 32), eine materialistische Theorie
der G zu begründen. Dies richtete sich gegen die
etwa von Juliet MITCHELL vertretene Auffassung, es
gebe »two autonomous areas, the economic mode of
capitalism and the ideological of patriarchy« (1974,
409). – Roisin MCDONOUGH u. Rachel HARRISON

(1978) bestehen darauf, Patriarchat könne nur be-
griffen werden, wenn es im Zueinander der »relations
of human reproduction« und der Produktionsver-
hältnisse je historisch konkret bestimmt wird (26),

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000519 520

was für den Kapitalismus bedeute, die Klassen-
verhältnisse in die Analyse von G einzubeziehen. –
Gabriele DIETRICH zweifelt die Priorität der Waren-
produktion an, da »die Produktion des Lebens eine
unverzichtbare Bedingung für jeden weiteren Pro-
duktionsprozess ist«; in sozialistischer Perspektive
bleibt damit »nicht nur das Problem, wie wir die
Assoziation der freien Produzenten erreichen wol-
len, sondern auch, wie wir das, was ›Reproduktion‹
genannt wurde, für den Verein freier Menschen ge-
stalten wollen« (1984, 38). Iris Marion YOUNG schlägt
vor, die »dual system«-Ansätze in Richtung einer
einzigen Theorie zu überwinden, »that can articulate
and appreciate the vast differences in the situation,
structure, and experience of gender relations in dif-
ferent times and places« (1981/1997, 105). Michèle
BARRETT (1983) fasst die Debatte für ihre Begrün-
dung eines marxistischen Feminismus zusammen.

9. Die Analyse von G setzt die Kategorie Geschlecht
voraus. Die im Angelsächsischen vorhandene Mög-
lichkeit, zwischen biologischem Geschlecht (sex) und
sozialem (gender) zu differenzieren, war die Basis
für eine mehr als 20jährige Konjunktur, Geschlecht
als sozial konstruiert aufzufassen, die bis in die
Übernahme des Begriffs ›gender‹ in andere Sprachen
reichte. Aber die Analysen zum Geschlecht, die –
nicht zuletzt wegen des Rückgangs der Frauenbe-
wegung – die Selbstverständlichkeit vorhergehender
Thematisierung von Frauenfragen ablösten, hatten
den noch in der Hausarbeitsdebatte vorherrschenden
Bezug zu den Produktionsverhältnissen abgestreift;
so war von Geschlecht, nicht aber von G die Rede.

Der Untergang des Staatssozialismus machte es
für marxistische Feministinnen unabweisbar, das
Verhältnis von G und Produktionsweise neu zu den-
ken, schon weil der nun offensichtliche Abbau an
Frauenrechten durch Angleichung an den Kapitalis-
mus mit der Behauptung einherging, der Staatssozia-
lismus habe die Frauen genauso unterdrückt wie der
Kapitalismus, und zugleich, es habe sich um eine
von der kapitalistischen ganz unterschiedliche, mit
ihr nicht konkurrenzfähige Produktionsweise ge-
handelt. Die Problemanordnung unterstellt, dass G
und Produktionsweise keinen inneren Zusammen-
hang haben. Die Zeit war für Gesellschaftstheorie
nicht günstig, so dass es als ein Relikt vergangenen
Denkens hingestellt werden konnte, G als Produk-
tionsverhältnisse zu denken.

Zu scharfen Kontroversen führte die These: »Die
herrschende Ökonomie mit Tausch, Markt, Profit,
Wachstum setzt auf eine umfassende Ausbeutung
nicht nur erwerbstätiger Arbeitskraft, sondern eben-
so anderer (dritter) Welten, die nicht nach den gleichen

Prinzipien produzieren, und auf Vernachlässigung
der Sorge um Leben und ihre Überantwortung an
Menschen, die dies aus Liebe, aus ›Menschlichkeit‹
tun und daher nicht als Gleiche behandelt werden
können. Ebenso ist die symbolische Ordnung, sind
die Bereiche von Kunst und Wissenschaft, ist das
gesamte Zivilisationsmodell durchdrungen und legi-
timiert durch solche G als Produktionsverhältnisse.
Das betrifft auch die Subjekte selbst als Persönlich-
keiten.« (F.HAUG 1993/1996, 151) Hildegard HEISE

(1993) sah darin eine zeitgemäße Aufweichung des
Begriffs der Produktionsverhältnisse, Ursula BEER

(1993) die Reduktion der »marxschen Begrifflich-
keiten« auf »einen rein illustrativen Charakter«. Durch
die Auffassung von G als Produktionsverhältnisse
werde »einer der wesentlichsten Begriffe des Mar-
xismus anti- bzw. unmarxistisch aufgefasst« und
»die marxistisch gesehen notwendige Änderung der
kapitalistischen Produktionsverhältnisse als Wider-
spruch zwischen männlicher Produktion und weib-
licher Aneignung« gesehen (RECH 1993). BEER hält es
für beliebig, ob der Begriff G im Singular oder Plural
benutzt wird; um eine »additive Hinzufügung« »des
G« »zum Kapitalverhältnis« zu vermeiden, spricht
sie von »systemübergreifenden Momenten von Ge-
schlechterungleichheit [...] z.B. der Ausschluss von
Frauen von Macht und Einflusspositionen, die [...]
geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in Familie und
Erwerb, die Kulturproduktion weitgehend als Män-
nersache«. Solche Bestimmungen sehen sowohl
darüber hinweg, dass in den staatssozialistischen
Ländern die Frauen fast vollständig ins Erwerbs-
leben integriert waren, als auch darüber, dass etwa
die Vielzahl von Schriftstellerinnen als Indikator ge-
nommen werden kann, dass Kulturproduktion auch
Frauensache war.

Folgende Begriffe werden an Stelle von G vorge-
schlagen: »Geschlechterungleichheit zu Lasten der
Frauen« und »Geschlechterherrschaft«, analog zu
Klassenherrschaft (BEER). Doch Klassen kann man
abschaffen, sie sind nichts Natürliches; Geschlechter
aber sind (wiewohl sozial überformt) auch etwas
Natürliches; die Existenz von Geschlechtern ist also
nicht einfach Element von »Geschlechterherrschaft«,
wie die Existenz von Klassen Element von Klassen-
herrschaft. – Der Begriff der »Geschlechterungleich-
heit« ist fragwürdig, weil »Geschlechtergleichheit«
allenfalls als politischer Slang-Ausdruck verständ-
lich wäre. Von Geschlechtern zu sprechen heißt von
Geschlechtsunterschieden zu sprechen. Mehr noch:
Unterschied ist zu schwach, um die Komplemen-
tarität zu denken, die durch das natürlich ungleiche
Zusammenwirken bei der Fortpflanzung bedingt ist.
Rechtliche Gleichstellung von Frauen und Männern

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000521 522

stellt sie als Rechtssubjekte gleich, abstrahiert also
vom Geschlecht. Wo die rechtliche Gleichstellung
sich faktisch nicht verwirklicht und zu kompensato-
rischen Maßnahmen wie Quotenregelungen gegriffen
wird, werden sogar, von Ungleichheit ausgehend, die
Angehörigen der einzelnen Geschlechter im Einzel-
fall ›ungleich‹ behandelt, um zu einer durchschnitt-
lichen Gleichbehandlung in bestimmter Hinsicht zu
gelangen. – Von »asymmetrischen Machtverhältnis-
sen« (BADER 1993) oder »männlicher Suprematie«
(BECKER-SCHMIDT zit. bei Beer 1993) zu sprechen, ist
zu schwach, weil Machtbeziehungen erst als asym-
metrische überhaupt wirken können und Vormacht
ein vagierendes Phänomen ist, während Herrschaft
etwas Strukturelles ist. Auch »Geschlechtergegen-
satz« (HEISE 1993), dem Klassengegensatz nachgebil-
det, ist nicht zu Ende gedacht. Sexuelle Komplemen-
tarität ist Naturform der Säugetiere, die herrschaft-
liche Ausprägung der Verhältnisse der komplemen-
tären Geschlechter eine geschichtlich variable Form
menschlicher Gesellschaft. Heise befürchtet, das
Denken von G als Produktionsverhältnissen betreibe
»die Substitution der Klassen durch die Geschlechter«.
Ihr Allgemeinbegriff ist der Begriff »Geschlechter-
konstellation«, der aber nur Sinn hätte, würde zu
modellieren versucht, dass und wie in allen gesell-
schaftlichen Bereichen die G ihre bereichsspezifischen
Formen finden; die als strategische Kodierung zu
fassende »Konstellation« all dieser Formen zu denken,
setzt aber den Begriff der G voraus.

G und die Kategorie Geschlecht. – Schon 1987 hat
Donna HARAWAY grundsätzliche Kritik an der Erklä-
rung von Frauenunterdrückung durch das ›sex-
gender-System‹ angemeldet. Ihre Kritik am biologi-
schen Essenzialismus dieser Unterscheidung bereitete
den Weg vor, auch das Denken von Geschlecht preis-
zugeben. Dieses Gelände wurde vornehmlich von
Judith BUTLER weiter bearbeitet, die »gender« als
»identifikatorischen Ort der politischen Mobilisie-
rung [...] auf Kosten der Rasse oder der Sexualität,
der Klasse oder der geopolitischen Positioniertheit/
Verschiebung« zurückweist (1994, 133). Sie radika-
lisiert die Vorstellung von der sozialen Konstruiert-
heit von Geschlecht und verschiebt sie auch in den
als biologisch angenommenen Teil und verlegt damit
den Kampfplatz in die Herausbildung von Identität.
»Es gibt kein ›Ich‹ vor der Annahme eines Geschlechts
[...;] sich mit einem Geschlecht zu identifizieren be-
deutet, zu einer imaginären und überzeugenden [...]
Drohung in einem Verhältnis zu stehen« (110f). Im
Symbolischen wird das »sexuierte« Subjekt normativ
durch Sprache gebildet. (120) – Die Verschiebung
der Machtkämpfe in die Zuweisung von Geschlecht
erlaubt es, Ausgrenzungen, Verbote, Stabilisierungen

als Elemente von G zu entziffern. Auch kann der
Streit um die jeweilige Priorität von Rasse, Klasse
und Geschlecht, der die entsprechenden Bewegungen
dazu brachte, sich entpolitisierend zu zerstreiten,
produktiv umgelenkt werden durch die Frage nach
den Artikulationen des Einen im – und auf Kosten
bzw. zu Gunsten des – Anderen (133). Butler baut
diesen Ansatz aus zu einer Grundlage produktiver
Konflikte für eine Linke, die nicht einheitlich, aber
in einem perspektivischen Sinn »universell« ist
(1998, 36ff). Dies ist die befreiende Seite von Butlers
Eingriff. Sie plädiert für eine Art demokratische
Kohärenz (nach GRAMSCI), die die einzelnen für sich
und ihre Identitäten erarbeiten, ohne die Ausgren-
zungen durch unreflektierte Vereinheitlichung stets
zu wiederholen. Gegen die »Plünderung der Dritten
Welt« durch Feministinnen auf der Suche nach Bei-
spielen für die »universelle patriarchale Unterord-
nung der Frau« (1994, 134) schlägt BUTLER vor, »die
Formen aufzufinden, in denen die Identifizierung in
das verwickelt ist, was sie ausschließt, und [...] den
Linien dieser Verwicklung zu folgen um der Land-
karte eines zukünftigen Gemeinwesens wegen« (136).
Die Verflüssigung der Kategorien ist nachvollziehbar;
allerdings hat die Vermeidung jedes Funktionalis-
mus für die Frage der G den Nachteil, dass aus dem
Blick gerät, wie es tatsächlich auch um die Repro-
duktion der Menschen geht, eine Notwendigkeit,
aus deren Abstützung, Ermöglichung und gleichzei-
tiger Marginalisierung die von Butler entzifferten
Handlungen im Symbolischen, in Sprache, im Ima-
ginären ihre Virulenz erhalten.

Als Paradigma androzentrischer Sozialtheorie greift
Nancy FRASER Jürgen HABERMAS’ Analyse der mo-
dernen Gesellschaft an. Hier wird das kapitalistische
ökonomische System als »systemisch integriert«, die
Kleinfamilie dagegen als »sozial integriert« aufge-
fasst (1981, Bd. 1, 457, 477ff; Bd. 2, 256, 266). An
Habermas’ Modell der unterschiedlichen Bereiche
materieller und symbolischer Reproduktion zeigt
sie die vertane Möglichkeit auf, das Öffentliche und
das Private in ihrem Wechselverhältnis wirklich neu
zu verstehen. Es hindert daran, Familien als »Stätten
der Arbeit, des Tauschs, der Berechnung, der Vertei-
lung und Ausbeutung«, kurz: als ökonomische Sys-
teme zu analysieren (FRASER 1994, 183). Dass HABER-
MAS Kinderaufziehen als symbolisch, Lohnarbeit
dagegen als materiell auffasst, während beide beides
sind, macht die Tatsache, dass er ersteres überhaupt
in sein Modell hineinnimmt, sogleich problematisch
und zum Stützargument für das private Kinderauf-
ziehen als Form weiblicher Unterordnung. FRASER

begreift die Schwächen dieses Konzepts als Unfähig-
keit, den »gender subtext« (Dorothy SMITH 1984)

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000523 524

der beschriebenen Beziehungen und Arrangements
zu thematisieren. Alle vermittelnden Personifikatio-
nen seien aber geschlechtlich bestimmt: »Gekämpft
wurde um einen Lohn [...] als Bezahlung eines Mannes
zum Unterhalt seiner ökonomisch abhängigen Frau
und Kinder« (Fraser 1994, 190). Mit Carol PATEMAN

(1985) zeigt FRASER: Frauen sind in der Erwerbs-
arbeit nicht abwesend, sondern anders präsent: z.B.
reduziert auf Weiblichkeit, häufig auf sexualisierte
Bedienstete (Sekretärinnen, Hausangestellte, Verkäu-
ferinnen, Prostituierte, Stewardessen); als Mitglieder
der helfenden Berufe mit mütterlichen Fähigkeiten
(wie Krankenschwester, Sozialarbeiterin, Grundschul-
lehrerin); als gering qualifizierte Arbeiterinnen auf
segregierten Arbeitsplätzen; als Teilzeitarbeiterinnen
unter Doppelbelastung von unbezahlter Hausarbeit
und bezahlter Arbeit, als Zusatzverdienerinnen. So
zeigt sich die offizielle Ökonomie mit der Familie
nicht nur durch Geld gegen Ware verbunden, son-
dern auch durch die Männlichkeit ›normaler‹ Lohn-
arbeit. Umgekehrt sei der Verbraucher »im klassischen
Kapitalismus der Gefährte und der Gehilfe des Ar-
beitenden«, und »Werbung hat [...] aufbauend auf
der Weiblichkeit des Verbrauchersubjekts eine ganze
Trugwelt der Begehrlichkeit entwickelt« (191). Dies
ist freilich produktabhängig, und Änderungen in
dieser Branche, die auch Männer ansprechen, kämpfen
nicht nur mit den Zuschreibungen des Weiblichen,
wie Barbara EHRENREICH (1984) in einer Analyse des
Playboy zeigt. Im Arsenal der Akteure fehlt bei
HABERMAS die Kinderbetreuerin, kritisiert FRASER

weiter, die er gleichwohl bei seiner Funktionsbestim-
mung von Familie in einer Hauptrolle unterstellen
muss. Ihre Berücksichtigung hätte die zentrale Be-
deutung von G für die »institutionelle Struktur des
Kapitalismus« (192) zeigen können. Die »Staatsbür-
gerrolle«, diese Scharnierstelle zwischen Privatheit
und Öffentlichkeit, ist selbstverständlich männlich –
sie bezieht sich auf den Teilnehmer am politischen
Diskurs und natürlich auf den Soldaten als Verteidi-
ger des Gemeinwesens und Beschützer von Frauen,
Kindern und Alten. HABERMAS entgehe, wie die
Schutz/Angewiesenheitsstruktur alle Institutionen
durchzieht und wie schließlich »die Konstruktion
maskulin- und feminingeschlechtlicher Subjekte be-
nötigt wird, um jede Rolle im klassischen Kapitalis-
mus auszufüllen« (195).

FRASER benutzt den Begriff G nur marginal, wobei
er durch die Übersetzung »das G« vollends beiläufig
wird (vgl. 211). Ihre zentralen Begriffe sind Ge-
schlechtsidentität und Geschlecht; daher fällt sie mit
ihrer Forderung nach »geschlechtersensitiven Katego-
rien« (196) hinter die eigene Analyse zurück. Schließ-
lich zeigte auch sie Praxen auf, die die Menschen zur

Reproduktion ihres Lebens eingehen. Sie schlägt vor,
›Arbeiter‹, ›Verbraucher‹, ›Lohn‹ als geschlechter-
ökonomische Konzepte zu begreifen und ›Staatsbür-
ger‹ als geschlechterpolitisches. Aber von den gesell-
schaftlichen Produktionsverhältnissen bekommt man
so nur die geschlechtstypischen Effekte in den Blick.
So geraten die offenen Fragen, die Fraser aus der um-
fangreichen Auseinandersetzung gewinnt, vergleichs-
weise harmlos: soll eine künftige Gesellschaft, die
nicht auf Unterordnung von Frauen beruht und daher
keine feste Zuschreibung in den Konstruktionen von
Männlichkeit und Weiblichkeit braucht, alle Arbeit
unter der Form der Lohnarbeit konzipieren, oder
sollte der politische Teil der Gesellschaft (HABERMAS’
Staatsbürgerrolle) dadurch ausgedehnt werden, dass
Kinderaufziehen als Verpflichtung aller einbezogen
wird? – FRASERS Kritik ist zugleich ihre Antwort auf
die »dual economy debate«, deren »grundlegende
Trennung von Kapitalismus und Patriarchat, Klasse
und Geschlecht« im Unklaren gelassen hatte, »wie
sie wieder zusammengebracht werden sollten« (19f).

Feministische Soziologie. – Versuche, feministische
Forschung gesellschaftstheoretisch anzulegen, ope-
rieren mit dem Begriff G. Für Ursula BEER (1990)
verengt sich »das G« durchweg auf »generativen Be-
standserhalt« oder »generative Reproduktion«. Als
solches ›Strukturelement‹ (77) will sie es in die MARX-
sche Gesellschaftstheorie einschreiben und diese,
wenn nötig, entsprechend umbauen. Sie begreift sie
im Grunde als Strukturtheorie, zentraler Begriff ist
»Totalität« (70ff). »Die Produktion des Lebens«
schirmt sie begrifflich ab gegen empirische Praxen.
Es geht ihr nicht um Praxisverhältnisse, sondern um
den Stellenwert, den etwa die Gebärfähigkeit von
Frauen (das G) in einer Strukturtheorie der Gesell-
schaft hat. Der Blick geht von oben auf eine theoreti-
sche Ordnung, in der den Individuen ein ›kategorialer‹
Platz zugewiesen wird. Dass diese in Wirklichkeit
widerständig oder fügsam ihre Leben gestalten, wird
ausgeblendet. Die für »empirische« Zwecke vor-
geschlagenen Begriffe erlauben eine soziologische
Untersuchung nur um den Preis, die Widersprüche,
in die sich die wirklichen Menschen verwickeln, zu
marginalisieren: »Ausdifferenzierung von Arbeits-
bereichen« (52) bleibt vage; »nicht marktvermittelte
Arbeitsformen/Produktion« (73, 76f) löst nur schein-
bar das Problem der Hausarbeitsdebatte, da in diese
Summe ja nicht bloß Tätigkeiten der Reproduktion
des  Lebens, sondern auch z.B. linke Theorie, Garten-
arbeit, Kegeln, Ehrenamtliches aller Art eingehen.

Regina BECKER-SCHMIDT und Gudrun-Axeli KNAPP

(1995) wollen die Begrenztheit feministischer For-
schung, die sich in der Analyse der Konstruktion von
Geschlecht festgefahren habe, kritisch überwinden.

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000

Dafür soll »das G« ins Zentrum feministischer Sozio-
logie rücken. Forschungsfrage ist, wie die Mann-
Frau-Beziehungen »in bestimmten historischen Kon-
stellationen gesellschaftlich organisiert sind« (7),
»inwieweit übergreifende Zusammenhänge und
Bedingungen das Verhältnis der Geschlechter beein-
flussen« (8) und umgekehrt, wie »Geschlechter-
beziehungen« auf Gesellschaft zurückwirken. Die
Formulierung bleibt strukturtheoretisch in der Logik
von Ursache und Wirkung. Auf diese Weise scheinen
die Geschlechter selbst fixiert und Gesellschaft als
eine Art Rahmen gefasst, innerhalb dessen mensch-
liche Beziehungen bloß stattfinden. Die Rede ist vom
»Geschlechterarrangement« (nach GOFFMAN 1994),
von »Verfasstheit von G« oder, fünf Jahre später die
Schwierigkeit durch Sprachflucht umgehend, »Gen-
der-Relationen« (2000, 45). Um die bloß psycholo-
gisierende Erforschung von ›Geschlechterbeziehun-
gen‹ zu überwinden, fassen BECKER-SCHMIDT und
KNAPP diese als »kulturell, politisch und ökonomisch«
(1995, 18) und beziehen sie auf »Austausch« in »Ar-
beit, Leistungen, Bedürfnisbefriedigungen« (17f) oder
auf »Ausschluss« »von Räumen, Praxisfeldern, Res-
sourcen, Ritualen«. Im Unterschied hierzu gelten
ihnen die G als »Herrschafts- und Machtzusammen-
hänge, in denen die gesellschaftliche Stellung der
Genus-Gruppen institutionell verankert und verste-
tigt wird« (18). G treten auf diese Weise zur Gesell-
schaftsreproduktion wie eine Art Verwaltungsappa-
rat hinzu; sie sind extra zu studieren und scheinen
nach eigenen Gesetzen zu funktionieren, die durch
die gesamtgesellschaftliche Reproduktion lediglich
modifiziert werden können.

Im Vorwort zu BECKER-SCHMIDT/KNAPP (2000)
heißt es zur Verwendung von Singular und Plural bei
G: »Wenn wir die wechselseitige soziale Bezogenheit
der Genusgruppen ausdrücken wollen, [...] macht
epistemologisch nur der Begriff ›Geschlechterver-
hältnis‹ einen Sinn. Stoßen wir empirisch auf allen
sozialen Ebenen einer Gesellschaft auf Zustände der
Disparität, stellen sich [...] alle Geschlechterord-
nungen als auf ähnlichen Verhältnisbestimmungen
beruhend heraus, so ist ebenfalls die Einzahl geboten.
[...] Der Plural ist angesagt, wenn wir [...] internatio-
nale Variabilität ins Auge fassen.« (154, Fn 38) Die
Anbindung des Begriffs G ans Internationale wird
durch »ethnographische Vielfalt« begründet; mit
›das G‹ ist eine kulturelle Anordnung als Ausdruck
der Struktur (Sozialgefüge, Symbole) gemeint. Ge-
sellschaft kann in dieser Weise kaum praktisch ge-
dacht werden, obwohl angestrebt ist, Struktur und
Handlung über den Begriff »Konnexionen« (40)
irgendwie zusammenzubringen. In Anlehnung an
BEER (1990) wird versucht, die Gleichheit bestimmter

Mechanismen in unterschiedlichen Bereichen (hier
Familien, Gesinde- und Dienstvertragsrecht) »als
Ausdruck der Struktur von Produktionsverhältnis-
sen« (165) zu fassen. Oder es sollen patriarchalische
Bevölkerungspolitik, geschlechtliche Arbeitsteilung
und männerbündlerische Politik den Komplementär-
gedanken fundieren, Geschlecht als Strukturkatego-
rie zu denken. Die Vielfalt, Diskrepanz, ja Gegen-
läufigkeit menschlicher Praxen zu untersuchen,
wird durch solches Ausdrucksdenken allerdings
blockiert. – Am Ende resümiert BECKER-SCHMIDT:
»Es ist der feministischen Forschung bisher nicht
gelungen, eine Theorie der G zu entwerfen, die fähig
wäre, alle Ursachenkomplexe und Motivzusammen-
hänge aufzuschlüsseln, welche sich in den Relationen
zwischen den Geschlechtergruppen verschränken.«
(61) Allerdings bleibt der Anspruch, »alle Motive
und Ursachen aufzuschlüsseln«, selbst in der unein-
lösbaren Vorstellung befangen, es sei möglich, solches
theoretisch zu entwerfen, statt die Praxen der Men-
schen in der Organisation ihres Lebens und seiner
Reproduktion zusammenhängend zu erforschen.

Männerforschung. – Hier weist Robert CONNELL

dem Begriff G einen fundamentalen Status zu:
»Knowledge of masculinity arises within the project
of knowing gender relations.« (1995, 44) Er erkennt,
dass es nicht sinnvoll ist, von Geschlechtern zu spre-
chen, ohne ihre Begründung historisch auf die Frage
der Reproduktion der Gattung zu beziehen, an der
sich »one of the major structures of all documented
societies« (72) bildet. Connell nimmt an, dass »Defi-
nitionen von Männlichkeit zutiefst verwoben sind
mit ökonomischen Strukturen und der Geschichte
von Institutionen« (1999, 48), und geht davon aus,
dass in kapitalistischen Produktionsverhältnissen
der Bereich der menschlichen Reproduktion dem
der Lebensmittelproduktion (im weiten Sinn) unter-
geordnet ist.

10. G als ›Verhältnisse, die die Menschen in der Pro-
duktion ihres Lebens eingehen‹, sind immer Pro-
duktionsverhältnisse, wie Produktionsverhältnisse
umgekehrt immer auch G sind. Die Doppelung der
›Produktion‹ in die von Leben (im weitesten, Auf-
zucht und Pflege umfassenden Sinn) und die von
Lebensmitteln (im weitesten, die Produktionsmittel
umfassenden Sinn) war Ausgangspunkt der histori-
schen Verselbständigung der letzteren zum System
der Ökonomie und – im Kapitalismus – ihrer Domi-
nanz über die Lebensproduktion. Der Staat stabili-
siert diese Dominanz, indem er dafür sorgt, dass sie
nicht ihre Grundlage zerstört. Für die Analyse von
Produktionsverhältnissen muss die Kodierung des
Ganzen mit Überdeterminierungen, Artikulations-

525 526

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse 000 000

beziehungen, Abhängigkeiten betrachtet werden. G
als Produktionsverhältnisse zu erforschen, verlangt
eine differenzierte Verbindung historisch-vergleichen-
der und auf Übergänge achtender Studien mit gesell-
schaftstheoretischen und subjektwissenschaftlichen
Analysen. Für all diese Aspekte besteht Klärungs-
bedarf.

Die Entwicklung und kapitalistische Verwertung
der Gentechnologie verschiebt nun aber, wo sie in
die menschliche Reproduktion eingreift, die Grenze
zwischen Lebens- und Güterproduktion so entschei-
dend, dass der Zusammenhang der G als Produktions-
verhältnisse neu gedacht werden muss. Konnte bis-
lang davon ausgegangen werden, dass Kapitalismus
sich zu seiner Verbreitung die residuale ›häusliche
Produktionsweise‹ der Familie unterwirft bzw. auf
ihr gedeiht, so schiebt die kapitalistische Industrie
ihre Grenzen vor bis hinein in die Geschlechts-
körper und ihre Fortpflanzung. Vorläufer war die
Transplantationsmedizin, die den Körper zur ver-
wertbaren Organressource machte und dem Geschäft
wie dem Verbrechen ein neues Betätigungsfeld
erschlossen hat. Die Reproduktionsmedizin hat die
Grenze weiter verschoben. Samen, Eier, Embryos
werden zur Ware, Befruchtung, Qualifizierung und
Einnistung zur käuflichen Dienstleistung. Die Gebär-
fähigkeit kann verkauft werden wie die Arbeitskraft
oder wie die Nutzungsrechte am Körper zur sexuel-
len Befriedigung. Solange die Hervorbringung von
Kindern nicht-kapitalistisch organisiert war, tauch-
ten Frauenschutz und Kontrolle über den Frauen-
körper als zwieschlächtige Dimension der Produkti-
onsverhältnisse auf. Nun aber werden seine Organe –
wie zuvor der männliche Same – selbst Rohstoff
oder Produktionsmittel einer Produktionsweise, die
den bisherigen Individualitätsformen der Hausfrau,
der Geschäftsfrau, der Lohnarbeiterin, der Prostitu-
ierten, in denen die Geschlechtskörper je verschieden
agieren und zueinander positioniert sind, eine weitere
Form, die der ›Leihmutter‹ hinzugefügt hat. Dies ist
der Beginn einer Entwicklung, deren Auswirkung
auf die G künftiger Analyse und emanzipatorischer
Politik die Aufgaben stellt. In G, in denen Frauen
mit der Fähigkeit zur Mutterschaft und den entspre-
chenden Schutz- und Blockierungsstrategien, die
gesellschaftliche Einmischung im Großen abgemark-
tet war, kann die Durchkapitalisierung der Fort-
pflanzung alle Grenzen in Bewegung bringen.

Zu Beginn der zweiten Frauenbewegung hefteten
sich an die Reproduktionstechnologie Befreiungs-
hoffnungen. Shulamith FIRESTONE (1975) hielt Re-
tortengeburten für eine unerlässliche Revolution,
da sie Frauenunterdrückung als biologisch determi-
niert begriff. Donna HARAWAY schlug in einem heftig

umstrittenen Manifest vor, die »Gentechnologie
sozialistisch-feministisch zu unterwandern«, »das
Durcheinandergeraten aller Grenzen (wie denen zwi-
schen Mensch und Maschine) zu genießen und sie
verantwortungsbewusst mit abzustecken« (1984/
1995, 165). Als heraufziehende »Informatik der Herr-
schaft« begriff Haraway die »Übersetzung der Welt
in ein Kodierungsproblem, in einer Suche nach [...]
einem Universalschlüssel, der alles einer instrumen-
tellen Kontrolle unterwirft« (167). Da Frauen in den
bisherigen Grenzbefestigungen mehr verloren als ge-
wonnen haben, sollen sie sich nicht auf Mutterschaft,
menschliche Würde und ähnlich »unschuldige« Posi-
tionen zurückziehen, sondern das der kapitalis-
tischen Inbetriebnahme geschuldete Ausmaß dieser
»Informatik der Herrschaft« und die darin steckende
Gewalt gegen Frauen offensiv mit »eigener biotech-
nologischer Politik« beantworten (169) und die Pro-
bleme der Gentechnologie unter Berücksichtigung
von Geschlecht, Rasse und Klasse sowie von Arbeit,
Armut, Gesundheit und wirtschaftlicher Macht
öffentlich verhandeln. Zu einem wichtigen Medium
solcher Verhandlung wurden feministische Science-
Fiction-Romane (Joanna RUSS, Ursula K.LEGUIN,
Marge PIERCY). Hier wurde soziologische Phantasie
entwickelt, wie eine Umwälzung der G durch die
technologische und ökonomische Entwicklung im
besten wie im schlimmsten Fall aussehen könnte,
wenn sich die Bindung der Mutterschaft an den weib-
lichen Körper auflöst, wenn Träume vom Ende aller
Ursprungsmängel in Gestalt ›fehlerloser‹ Kinder wie
zum Umtausch berechtigender Waren kapitalistisch
bedient werden oder die Mensch-Maschine-Grenze
durchlässig wird. Hier wird die drohende Zerstörung
der Erde durch die neoliberale Entfesselung eines
wilden Kapitalismus antizipatorisch erkundet. Eine
Welt, in der alles dem Profitprinzip unterworfen
wird, lässt sich nicht ohne wachsende Selbstzer-
störung aufrechterhalten.

BIBLIOGRAPHIE: ARBEITSGRUPPE ETHNOLOGIE WIEN, Von
fremden Frauen. Frausein und Geschlechterbeziehungen
in nichtindustriellen Gesellschaften, Frankfurt/M 1989;
J.J.BACHOFEN, Das Mutterrecht. Eine Untersuchung über
die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religiösen
und rechtlichen Natur (1861), Frankfurt/M 1975; V.M.
BADER, »Benötigt der Kapitalismus das Patriarchat?«, in:
EuS – Ethik und Sozialwissenschaften, 4. Jg., 1993, H. 3,
227ff; M.BARRETT, Das unterstellte Geschlecht, Berlin 1983;
S.DE BEAUVOIR, Das andere Geschlecht (1949), Reinbek
1960; R.BECKER-SCHMIDT u. G.-A.KNAPP (Hg.), Das Ge-
schlechterverhältnis als Gegenstand der Sozialwissen-
schaften, Frankfurt/New York 1995; dies., Feministische
Theorien zur Einführung, Hamburg 2000; R.BECKER-
SCHMIDT, »Frauenforschung, Geschlechterforschung,
Geschlechterverhältnisforschung«, ebd., 14-62; U.BEER,
Geschlecht, Struktur, Geschichte. Soziale Konstituierung

527 528

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



Geschlechterverhältnisse000 000

des Geschlechterverhältnisses, Frankfurt/New York 1990;
dies., »Die kleinen Fallstricke von großen Entwürfen«, in:
EuS, 4. Jg., 1993, H. 3, 230ff; C.BENARD u. E.SCHLAFFER,
Die Grenzen des Geschlechts. Anleitungen zum Sturz des
internationalen Patriarchats, Reinbek 1984; H.BILDEN,
»Geschlechtsspezifische Sozialisation«, in: K.Hurrelmann
u. D.Ulich (Hg.), Handbuch der Sozialisationsforschung,
Weinheim/Basel 1980, 777-812; E.BLOCH, »Bachofen,
Gaia-Themis und Naturrecht«, in: ders., Naturrecht und
menschliche Würde, Frankfurt/M 1961 (GA 6), 115-29;
ders., »Astralmythos und babylonisch-ägyptischer Ein-
schlag«, in: ders., Atheismus im Christentum, Frankfurt/
M 1968, 254-58; J.BUTLER, »Phantasmatische Identifizie-
rung und die Annahme des Geschlechts«, in: Inst. f. Sozial-
forschung (Hg.), Geschlechterverhältnisse und Politik,
Frankfurt/M 1994, 101-38; dies., »Merely Cultural«, in:
NLR 227, 39. Jg., 1998, 33-44; J.COLLIER u. M.ROSALDO,
»Politics and Gender in Simple Societies«, in: S.H.Ortner
u. H.Whitehead (Hg.), Sexual Meanings. The cultural
construction of gender and sexuality, Cambridge 1981,
275-329; R.CONNELL, Masculinities, Cambridge 1995 (dt.:
Der gemachte Mann. Konstruktion und Krise von Männ-
lichkeiten, Opladen 1999); G.DIETRICH, »Die unvollendete
Aufgabe einer marxistischen Fassung der Frauenfrage«, in:
Projekt Sozialistischer Feminismus, Geschlechterverhält-
nisse, Berlin/W 1984, 24-41; G.DUPRÉ u. P.P.REY, »Reflec-
tions on the Relevance of a Theory of the History of Ex-
change«, in: D.Seddon (Hg.), Relations of Production.
Marxist Approaches to Economic Anthropology, London
1978, 171-208; B.EHRENREICH, The Hearts of Men: Ame-
rican Dreams and the Flight from Commitment, New
York 1984; Z.EISENSTEIN (Hg.), Capitalist Patriarchy and
the Case for Socialist Feminism, New York 1979; A.
FERGUSON, »Women as a New Revolutionary Class«, in:
P.Walker (Hg.), Between Labor and Capital, Boston 1979,
279-309; S.FIRESTONE, Frauenbefreiung und sexuelle Re-
volution, Frankfurt/M 1975; N.FRASER, Widerspenstige
Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht, Frankfurt/M 1994;
M.GODELIER, Ökonomische Anthropologie. Untersuchun-
gen zum Begriff der sozialen Struktur primitiver Gesell-
schaften, Reinbek 1973; E.GOFFMAN, Interaktion und
Geschlecht, Frankfurt/M 1994; O.DE GOUGES, »Deklara-
tion der Rechte der Frau und Bürgerin« (1791), in: H.
Schröder (Hg.), Die Frau ist frei geboren. Texte zur Frauen-
emanzipation, Bd. I: 1789-1870, München 1979, 32-49;
J. HABERMAS, Theorie des kommunikativen Handelns, 2
Bde., Frankfurt/M 1981; D.HARAWAY, »Lieber Kyborg als
Göttin! Für eine sozialistisch-feministische Unterwande-
rung der Gentechnologie« (1984), in: dies., Monströse
Versprechen, Hamburg 1995, 165-84; dies., »Geschlecht,
Gender, Genre. Sexualpolitik eines Wortes«, in: K.Hauser
(Hg.), Viele Orte überall?, Berlin/W-Hamburg 1987, 22-
41; O.HARRIS u. K.YOUNG, »Engendered Structures: Some
Problems in the Analysis of Reproduction«, in: J.S.Kahn
u. J.R.Llobera (Hg.), The Anthropology of Pre-Capitalist
Societies, London-Basingstoke 1981, 109-47; H.HART-
MANN, »The Unhappy Marriage of Marxism and Femi-
nism: Towards a More Progressive Union«, in: L.Sargent
(Hg.), Women and Revolution, Boston 1981; F.HAUG,
»Knabenspiele und Menschheitsarbeit«, in: EuS, 4. Jg.,
1993, H. 3, 215-23 (überarb. in: dies., Frauen-Politiken,
Hamburg 1996, 125-54); dies., »Gramsci und die Pro-
duktion des Begehrens«, in: Psychologie und Gesell-
schaftskritik, 18. Jg., 1998, Nr. 86/87, 75-91; W.F.HAUG,
»Geschlechterverhältnisse in der Philosophie«, in: ders.,

Elemente einer Theorie des Ideologischen, Berlin-Hamburg
1993, 204-08; H.HEISE, »›Am Anfang steht die Unterwer-
fung‹ (der Frauen)?«, in: EuS, 4. Jg., 1993, H. 3, 235ff; A.
KOLLONTAI, Die neue Moral und die Arbeiterklasse (Berlin
1920), Münster 1978; P.LAFARGUE, Geschlechterverhält-
nisse. Ausgewählte Schriften, hgg. v. F.Keller, Hamburg
1995; J.-F.LAFITAU, Moeurs des sauvages américains.
Comparées aux moeurs des premiers temps (1724), Paris
1983; R.LANDES, The Ojibwa woman, New York 1938;
E.LEACOCK, »Der Status der Frauen in egalitären Gesell-
schaften. Implikationen für die soziale Evolution«, in:
AG Ethnologie 1989, 29-67; I.LENZ, »Geschlechtssym-
metrische Gesellschaften. Neue Ansätze nach der Matri-
archatsdebatte«, in: dies. u. U.Luig (Hg.), Frauenmacht
ohne Herrschaft. Geschlechterverhältnisse in nichtpatri-
archalen Gesellschaften, Frankfurt/M 1995, 26-87; C.LÉVI-
STRAUSS, Strukturale Anthropologie, 2 Bde., Frankfurt/M
1971 u. 1975; ders. Mythos und Bedeutung, Frankfurt/M
1980; U.LUIG, »Sind egalitäre Gesellschaften auch ge-
schlechtsegalitär?«, in: I.Lenz u. dies. (Hg.), Frauenmacht
ohne Herrschaft, Frankfurt/M 1995, 88-169; C.P.MAC

CORMACK, »Natur, Kultur und Geschlecht: Eine Kritik«,
in: AG Ethnologie 1989, 68-99; R.MCDONOUGH u.
R.HARRISON, »Patriarchy and relations of production«,
in: A.Kuhn u. A.Wolpe (Hg.), Feminism and Materialism.
Women and Modes of Production, London u.a. 1978; C.
MEILLASSOUX, Die wilden Früchte der Frau. Über häusliche
Produktion und kapitalistische Wirtschaft, Frankfurt/M
1983; ders., »Anthropologie«, in: HKWM, Bd. 1, 1994,
309-20; J.S.MILL, H.TAYLOR MILL, H.TAYLOR, Die Hörig-
keit der Frau (1869), Frankfurt/M 1997; M. MOLYNEUX,
»Androzentrismus in der marxistischen Anthropologie«,
in: AG Ethnologie 1989, 100-36; J.MITCHELL, Psycho-
analysis and Feminism, New York 1974; L.H.MORGAN,
Die Urgesellschaft. Untersuchungen über den Fortschritt
der Menschheit aus der Wildnis durch die Barbarei zur
Zivilisation, Fulda 1987 (Ancient Society, New York 1877);
S.H.ORTNER, »Is Female to Male as Nature Is to Culture?«,
in: M.Z.Rosaldo u. L.Lamphere (Hg.), Woman, Culture,
and Society, Stanford 1974, 67-88; C.PATEMAN, »The Per-
sonal and the Political: Can Citizenship Be Democratic?«,
in: Univ. of California (Hg.), The Jefferson Memorial Lectu-
res, Berkeley 1985; L.PHELPS, »Patriarchy and Capitalism«,
in: Quest, 2.2., 1975; P.W.RECH, »Eine/Meine Paraphrase
als ›das Ende vom Lied‹«, in: EuS, 4. Jg., 1993, H. 3, 258ff;
I.RÖSING, Geschlechtliche Zeit – Geschlechtlicher Raum,
Heidelberg 1999; M.Z.ROSALDO, »Woman, Culture, and
Society«, in: dies. u. L.Lamphère (Hg.), Woman, Culture,
and Society, Stanford 1974, 17-42; S.ROWBOTHAM, Women’s
Consciousness, Men’s World, Harmondsworth 1973; D.
SMITH, The Gender Subtext of Power, Toronto 1984; E.
TERRAY, Zur politischen Ökonomie der ›primitiven‹ Gesell-
schaften, Frankfurt/M 1974; V.WOOLF, Three Guineas,
London 1938 (dt. München 1978); I.M.YOUNG, »Socialist
Feminism and the Limits of Dual Systems Theory«
(1981), in: R.Hennessy u. C.Ingraham, Materialist Femi-
nism, London 1997, 95-106; C.ZETKIN, »Die neue Fami-
lie«, in: dies., Ausgewählte Reden und Schriften, Bd. I,
Berlin/DDR 1960.

FRIGGA HAUG

➫ Anthropologie, Arbeit, Familienarbeit/Hausarbeit,
Frauenarbeit, Frauenbewegung, Frauenfrage, freie Liebe,
Geist, Gemeinwesen, gender mainstreaming, Gentechno-
logie, Gesamtarbeit, Geschichte, Geschlecht,  Geschlechter-

529 530

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de



000 000

demokratie, Geschlechtervertrag, geschlechtsegalitäre Ge-
sellschaften, gesund/krank, Gleichheit, Gleichstellungs-
politik, Hausarbeitsdebatte, Hausfrau, häusliche Produk-
tionsweise, Herrschaft, Klassen, Körper/Leib, Matriarchat/
Mutterrecht, Mütter, Patriarchat, Periodisierung der Ge-
schichte, privat/öffentlich, Produktionsverhältnisse, Pro-
duktionsweise, Produktivkräfte, Rechte, Reproduktions-
arbeit, Reproduktionsverhältnisse, reproduktive Rechte,
Revolution, Sexualität, Subsistenzproduktion, Sufraget-
ten, Tausch, Theorie der gesellschaftlichen Entwicklung,
Ungleichzeitigkeit, ursprüngliches Gemeinwesen, Ver-
wandtschaft, vorkapitalistische Produktionsweisen

531 532

HKWM 5, 2001 © InkriT – www.inkrit.de




